

# ПРЯВОСЛЯВНЫЙ КЯЛЕНДЯРЬ 1994



# ПРАВОСЛАВНЫЙ КАЛЕНДАРЬ 1994

Издание Свято-Духова монастыря Вильнюс 

• 1993

Печатается по благословению архиепископа Вильнюсского и Литовского ХРИЗОСТОМА



© Составление и оформление Свято-Духов монастырь, 1993 Вильнюс, ул. Аушрос Варту, 10

Knygos-kalendoriaus sudarytojas ir redaktorius Romanas Januškevičius

Tiražas 6000 egz. Užsak. Nr. 212 SL 618

Spausdino Valstybinė įmonė STANDARTŲ SPAUSTUVĖ. Dariaus ir Gireno 39

# Январь **З** Понедельник

#### 21 декабря 1993 г. по ст.ст.

Седмица 31-я по Пятидесятнице. Мц. Иулиании и с нею 500 мужей и 130-ти жен, в Никомидии пострадавших (†304). Преставление свт. Петра Московского (†1326). Евр. 7,26 - 8,2 (318 зач.); Лк. 6, 17-23 (24 зач.)

□ Рождественский пост

# 1. Две точки зрения

того момента, когда люди научились мыслить, они стали задумываться о том, что представляет собой Вселенная и как она произошла. В самых общих чертах на этот счет существуют две точки зрения. Первая - это так называемая материалистическая точка зрения. Люди, которые разделяют ее. считают, что материя и пространство просто существуют, они существовали всегда, и никто не знает, почему; что материя, которая ведет себя определенным, раз и навсегда установленным образом, случайно ухитрилась произвести такие создания, как мы с вами, способные думать. По какому-то счастливому случаю, вероятность которого равна одному из тысячи, что-то ударило по нашему солнцу, и от него отделились планеты, и в силу другой такой же случайности, вероятность которой не выше, чем вероятность предыдущей, на одной из этих планет возникли химические элементы, необходимые для жизни, плюс необходимая температура, и, таким образом, часть материи на этой планете Земля ожила, а затем, пройдя через длинную серию случайностей, живые существа развились в такие высокоорганизованные, как мы с вами.

Вторая точка эрения - религиозная. Согласно ей, источник происхождения видимой Вселенной следует искать в каком-то Разуме (скорее, чем в чемлибо другом). Этот Разум обладает сознанием, имеет свои цели и отдает

предпочтение одним вещам перед другими. С религиозной точки зрения, именно этот Разум и создал Вселенную, частично ради каких-то целей, о которых мы не знаем, частично и для того, чтобы произвести существа, подобные себе самому, наделенные разумом.

Пожалуйста, не подумайте, что одна из таких точек зрения бытовала давным-давно, а другая постепенно вытеснила ее. Всюду, где когда-либо жили мыслящие люди, существовали они обе.

(Продолжение следует)

• Пост - величайшая духовная школа для человеческого духа. Пост - это духовный чернозем, на котором всегда и всюду вырастает богатая духовная нива.

Верующие, особенно церковные люди, понимают, что такое пост. Но и неверующие, вдумывающиеся в сложные и причудливые процессы жизни человеческого духа, не могут и не должны отмахнуться от этой проблемы. Люди неверующие должны понять, что пост - это не просто историческая традиция, по «недоразумению» дожившая до наших дней, а весьма сложная и актуальная проблема для всех поколений человечества. Поэтому не следует проходить мимо вопроса о посте: стоит отнестись серьезно к этой сложной и весьма важной проблеме и попытаться ее понять

#### 22 декабря 1993 г. по ст.ст.

Память вмц. Анастасии Узорешительницы (†ок. 304); мчч. Хрисогона, Феодотии, Евода и иных (†304). Евр. 12. 25-26; 13, 22-25 (333 зач.); Мк. 10, 2-12 (43 зач.). Гал. 3, 23-29 (208 зач.); Лк. 7, 36-50 (33 зач.)

□ Рождественский пост

Январь **4** Вторник

# 2. Две точки зрения

ы не можете установить, какая из этих двух теорий пра-B вильна с научной точки зрения. Наука ведь действует путем экспериментов. Она наблюдает, как ведут себя предметы, материалы, элементы и т.п. Любое научное заявление, каким бы сложным оно ни казалось, сводится в конечном счете к следующему: «Я направил телескоп на такую-то часть неба в 2.20 ночи 4 января и увидел то-то и то-то». Или: «Я положил некоторое количество этого вещества в сосуд, нагрел до такой-то температуры и получилось то-то и то-то».

Не подумайте, что имеем чтонибудь против науки. Мы только поясняем, как она действует. И чем человек ученее, тем скорее, надеемся, он согласится с нами, что именно в этом и состоит наука, именно в этом заключается польза ее и необходимость.

Но почему все эти объекты, которые изучает наука, существуют вообще и стоит ли за этими объектами нечто совершенно от них отличное, - вовсе не вопрос науки. Если за всей обозреваемой нами действительности «нечто» существует, то оно либо останется неизвестным для людей, либо даст им знать о себе каким-то особым путем. Заявления же о том, что это «нечто» существует, либо, наоборот, не существует, - в компетенцию науки не входят. И настоящие ученые обычно подобных

заявлений не делают. Чаще с ними выступают журналисты и авторы популярных романов, нахватавшиеся непроверенных научных данных из учебников.

Но в конечном счете простой здравый смысл говорит нам: предположим, когда-нибудь наука станет настолько совершенной, что постигнет каждую частицу Вселенной; не ясно ли, что и тогда на вопросы «Почему существует Вселенная?», «Почему она ведет себя так, а не иначе?» и «Есть ли какойнибудь смысл в ее существовании?» - тогда, как и теперь, ответа не будет?

• Наш атомный век, со всеми его полетами на Луну и планами о межпланетном сообщении, открывает перед всеми, насколько велик Бог и насколько мал и жалок человек.

С каждым новым открытием и достижением науки Бог становится в нашем сознании более и более могущественным, а человек все более ничтожным, жалким и даже смешным.

Атеист - это человек, который строит свой дом без окон и ропщет на Бога, что ему приходится жить во тьме.

Нет руководства более ложного и пагубного, как людское или общественное мнение. Следуя за ним, гибель неминуема.

Январь
11
Вторник

#### 29 декабря 1993 г. по ст.ст.

Мчч. 14 000 младенцев, от Ирода в Вифлееме избиенных (†1). Прп. Маркелла, игумена обители «Неусыпающих» (†485). 2 Кор. 5, 15-21 (180 зач.); Мф. 2, 13-23 (4 зач.)

**Святки** 

# 1. О характере славян древних

е только в степенях гражданского образования, в обычаях и нравах, в душевных силах и способностях ума, но и в самых телесных свойствах видим такое различие между народами, что остроумнейший писатель XVIII века Вольтер не хотел верить их общему происхождению от единого корня или племени.

Другие, конечно, справедливее и сообразнее с нашими священными преданиями, изъясняют сие несходство действием разных климатов и естественных, невольных привычек, которые от оного рождаются в людях. Если два народа, обитающие под влиянием одного неба, представляют нам великое различие в своей наружности и в физических свойствах, то можем смело заключить, что они не всегда жили сопредельно. Климат умеренный, нежаркий, даже холодный, способствуя долголетию, как замечают медики, благоприятствует и крепости состава, и действию сил телесных. Обитатель южного пояса, томимый зноем, отдыхает более, нежели трудится, - слабеет в неге и в праздности.

Но житель полунощных земель любит движение, согревая им кровь свою; любит деятельность; привыкает сносить частые перемены воздуха и терпением укрепляется. Таковы были древние славяне по описанию современных историков, которые согласно изображают их бодрыми, сильными,

нечтомимыми.

Презирая непогоды, свойственные климату северному, они сносили голод и всякую нужду; питались самою грубою, сырою пищею; удивляли греков своею быстротою; с чрезвычайною легкостию всходили на крутизны, спускались в расселины; смело бросались в опасные болота и в глубокие реки. Лумая без сомнения, что главная красота мужа есть крепость в теле, сила в руках и легкость в движениях, славяне мало пеклися о своей наружности: в грязи, в пыли, без всякой опрятности в одежде, являлись во многочисленном собрании людей. Греки, осуждая сию нечистоту, хвалят их стройность, высокий рост и мужественную приятность лица. Загорая от жарких лучей солнца, они казались смуглыми и все без исключения были русые, подобно другим коренным европейцам. Сие изображение славян и антов основано на свидетельстве Прокопия и Маврикия, которые знали их в VI веке.

(Продолжение следует)

• Воистину вызывает удивление и восхищение тот факт, что Вечный Всемогущий Бог открывает Себя людям. Бог дал человеку заповеди, выполнение которых служит ему ко благу. И как должно быть больно сердцу Божьему, когда человек не обращает внимания на заповеди, данные в Слове Fro?!

#### 30 декабря 1993 г. по ст.ст.

Свт. Макария, митр. Московского (†1563). Мц. Анисии (†ок. 300). Прп. Зотика пресвитера, сиропитателя (IV век). Евр. 7,26 - 8,2 (318 зач.); Ин. 10, 9-16 (36 зач.)

**С**Вятки

Январь 12 Среда

# 2. О характере славян древних

ревние писатели хвалят целомудрие не только жен, но и мужей славянских. Требуя от невест доказательства их девственной непорочности, они считали за святую для себя обязанность быть верными супругам. Славянки не хотели переживать мужей и добровольно сожигались на костре с их трупами. Вдова живая бесчестила семейство. Думают, что сие варварское обыкновение, истребленное только благодетельным учением христианской веры, введено было славянами (равно как и в Индии) для отвращения тайных мужеубийств; осторожность ужасная не менее самого злодеяния, которое предупреждалось ею. Они считали жен совершенными рабами, во всяком случае безответными; не дозволяли им ни противоречить себе, ни жаловаться; обременяли их трудами, заботами хозяйственными и воображали, что супруга, умирая вместе с мужем. должна служить ему и на том свете.

Сие рабство жен происходило, кажется, оттого, что мужья обыкновенно покупали их: обычай, доныне соблюдаемый в Иллирии. Удаленные от дел народных, славянки ходили иногда на войну с отцами и супругами, не боясь смерти: так, при осаде Константинополя, в 626 году, греки нашли между убитыми славянами многие женские трупы. Мать, воспитывая детей, готовила их быть воинами и непримиримыми врагами тех людей, которые

оскорбили ее ближних; ибо славяне, подобно другим народам языческим, стыдились забывать обиду. Страх неумолимой мести отвращал иногда элодеяния: в случае убийства не только сам преступник, но и весь народ его беспрестанно ожидал своей гибели от детей убитого, которые требовали крови за кровь.

Говоря о жестоких обычаях славян языческих, скажем еще, что всякая мать имела у них право умертвить новорожденную дочь, когда семейство было уже слишком многочисленно, но обязывалась хранить жизнь сына, рожденного служить отечеству. Сему обыкновению не уступало в жестокости другое: право детей умерщвлять родителей, обремененных старостию и болезнями, тягостных для семейства и бесполезных согражданам. Так народы самые добродушные, без правил ума образованного и веры истинной, с спокойною совестию могут ужасать природу своими делами и превосходить зверей в лютости! Сии дети, следуя общему примеру как закону древнему, не считали себя извергами: они, напротив того, славились почтением к родителям и всегда пеклись об их благосостоянии.

Н.М.Карамзин

• Только избрав Божий путь и пройдя его до конца, человек убеждается, что поступил мудро.

Январь

**19** Среда

6 января 1994 г. по ст.ст.

Святое Богоявление. Крещение Господа Бога и Спаса нашего Иисуса Христа.
Литургия св. Иоанна Златоуста. Поста нет.

Утр.: Мк. 1, 9-11 (2 зач.). Лит.:

Тит. **2**, 11-14; **3**, 4-7 (302 зач.). Мф. **3**, 13-17 (6 зач.). 1 Кор. **10**, 1-4 (143 зач.); Мк. **1**, 9-11 (2 зач.)

Двунадесятый праздник

# Радость праздника Крещения

то для нас теперь вода? Одно из необходимых удобств жизни, доступное, механизированное, дешевое. Открыли кран, и вот она бежит...

Но для того, чтобы понять, почему тысячелетиями именно вода была олним из главных религиозных символов. нужно восстановить в себе утраченное нами почти без остатка чувство космоса. Ибо вода для древнего человека была не чем иным, как символом самой жизни. И действительно: вода есть условие жизни. Можно долго не есть, но без воды человек умирает, и, следовательно, он есть существо жаждущее. Без воды невозможна чистота и, следовательно, она есть символ чистоты и очищения. Жизнь, чистота, но также красота, сила и мощь водной стихии, отражающей в себе и как бы впитывающей в себя бездонную синеву неба, - вот то ощущение или переживание воды, что поставило ее в центр религиозных представлений человека.

Войдите в храм в канун Крещения, когда совершается «великое водоосвящение», вслушайтесь в слова молитв и песнопений, всмотритесь в обряды, и вы почувствуете, что здесь не один древний чин, а нечто, говорящее и теперь, как тысячу лет назад, о нашей жизни, о нашей жажде, о нашей вечной и неизбывной тоске по очищению, возрождению, обновлению...

Радость праздника Крещения - в космическом переживании мира, в вере, что все и всегда можно вымыть, очистить, обновить, возродить, что как

бы ни была загрязнена и замутнена наша жизнь, в какос бы болото мы ни превращали ее, возможен этот очищающий поток воды живой, ибо не умерла и не может умереть в человеке жажда неба, добра, совершенства, красоты, жажда, которая одна по-настоящему и делает его человеком.

Кто сказал, что христианство уныло, загробно, печально, что оно уводит человека от жизни и принижает его? Посмотрите, каким светом и радостью сияют лица людей, когда гремит ликующий псалом «Глас Господень на водах», когда священник кропит освященной водой храм, и летят, как бы по всему миру, эти сверкающие брызги, и мир снова становится возможностью, обещанием, материей таинственного чуда претворения и преображения.

Сам Бог в образе человека вошел в эту воду, соединил себя не только с человеком, но и со всей материей, всю ее сделал светлой и светоносной. направленной к жизни и к радости. Всего этого нельзя ни пережить, ни почувствовать без покаяния, без того. что по-гречески называется «метаниа», без глубокой перемены сознания, без обращения ума и сердца, без способности вдруг все увидеть в новом свете. Именно такое покаяние проповедовал Иоанн, и оно сделало возможным увидеть и с любовью принять в образе Иисуса, идущего к Иордану, самого Бога, от века возлюбившего человека и весь мир сделавшего для него образом своей любви, вечности. радости.

(Продолжение следует)

#### 7 января 1994 г. по ст.ст.

Попразднство Богоявления. Собор Предтечи и Крестителя Господня Иоанна. Деян. 19, 1-8 (42 зач.); Ин. 1, 29-34 (3 зач.) Январь **20** Четверг

# Радость праздника Крещения

очему же захотел, почему потребовал от Иоанна крещения Иисус - Сын Божий, пришедший в мир исцелить грех своей безгрешностью, приобщить человека к божественной жизни? Этот вопрос был, как мы знаем из Евангелия, и в сердце самого Иоанна: «Мне надобно креститься от Тебя, и Ты ли приходишь ко мне?»

Вот ответ Церкви: принимая крещение Иоанново, Христос отождествляет себя со всеми людьми, всеми - без елиного исключения - грешниками, нуждающимися в прощении, спасении. возрождении... Отождествляет себя со всеми и с каждым из нас. Своим крещением Он свидетельствует, что пришел не для того, чтобы судить и осуждать, не для того, чтобы извне, с высоты своего совершенства и Божества дать нам закон и правила, а для того, чтобы соединиться с нами, чтобы, став одним из нас, сделать нас участниками своей совершенной и безгрешной жизни. «Вот Агнец Божий, берущий на себя грехи мира», - говорит про Него Иоанн Креститель. В наш мир Христос вошел как младенец, и в своем рождении Он принимает на Себя, делает своею нашу человеческую природу. Сын Божий становится Сыном Человеческим. Но не для праведников, а для грешных и погибающих пришел Он на землю, их возлюбил Он своею жертвенной любовью, им отдает себя и всю свою жизнь. И вот в Крещении Иоаннове Он, безгрешный, - с нами, грешными. Он, Спаситель, - с погибающими, ибо никакой грех не может преодолеть любви Бога к человеку. Он соединяется с грешным человечеством, как позднее, в конце, Он, бессмертный, вольно соединится с человеком и в смерти.

Но есть и второй смысл, еще более глубокий, еще более радостный, в крешении нашего Господа и Спасителя в струях иорданских. Вот после крещенской службы выходим мы, верующие, на водоосвящение. Раздаются торжественные, ликующие слова псалма: «Глас Господень на водах...», и раскрывается нам смысл и значение воды как образа жизни, как образа мира и всего творения. И вот в эту воду спускается, в нее погружается, с нею соединяется пришедший в мир - для его спасения и возрождения - Бог. Мир оторвался от Бога, забыл Его, перестал видеть Его и погрузился прех, темноту и смерть. Но Бог не забыл мира и вот возвращает его нам, сияющий звездной славой и первозданною красотой. «Кто жаждет, иди ко Мне и пей. Кто верует в Меня, у того, как сказано в Писании, из чрева потекут реки воды живой». В этом мире все, включая саму материю, само вещество его, становится снова путем к Богу, общением с Ним, возрастанием в этой живой и вечной жизни. Пришествие Бога к своему творению празднуем мы в радостный и светлый день Богоявления. «И се, отверзлись Ему небеса...».

Протопресвитер Александр Шмеман

# Январь . 21 Пятница

#### 8 января 1994 г. по ст.ст.

Прпп. Георгия Хозевита (VII в.) и Емилиана исп. (IX в.). Прп. Домники (†ок. 474). Прп. Григория, чудотворца Печерского, в Ближних пещерах (†1093). Прп. Григория, затворника Печерского, в Дальних пещерах (XIII-XIV вв.).

2 Пет. 1, 1-10 (64 зач.); Мк. 13, 1-8 (58 зач.)

□ День постный

# 1. В партии восстановили...

ому, кто не был в лагере, трудно понять, в чем заключается лагерный «подвиг» и можно ли сравнить его с подвигом на войне. Скажу, можно. На войне бросок вперед сделал, в горячке и спешке, или сам пропал и людей спас, или жив остался и дальше идешь, а в лагере все время под смертью ходишь, а если другому помогаешь, то вдвойне тяжело.

Мое знакомство с о. Арсением произошло зимой из-за валяных сапог, а до этого я не знал его. Зимой главное, чтобы ноги были сухие, а здесь, в «особом», сапоги всегда мокрые, отмерзают ноги, болят, в струпьях. Ночью сушить сапоги на печках нельзя, оставишь - упрут, а вечером уголовники не дают, сами сушат. В ту зиму ноги совсем отморозил, больше не мог на работу идти. Последний раз пришел, пятка к сапогу примерзла, в ручей провалился. Доковылял до барака, сапоги снять сил нет, упал на нары, обед не съел, лежу и думаю - завтра сдохну. Лежу и в забытьи слышу, кто-то с меня сапоги снимает. Думаю, считают, что умираю, но уже все равно, сдохну, не до сапог. Снял кто-то один сапог, второй, портянки размотал и стал ноги растирать, а я в забытьи все слышу. Растер, закрыл ноги и ушел. У меня мысль мелькнула: сапоги взял и портянки, а вот зачем ноги растирал и обмороженные болячки чем-то смазал? Болят ноги, но легче стало, я незаметно уснул.

Утром бригадир подошел ко мне и по уху дал: «Чего не встаешь?», - а я, оказывается, проспал. Вскочил, а ногито разуты, оглядываюсь и вижу, подходит ко мне старик и подает мне сухие сапоги и портянки. Не понял я ничего, схватил, оделся и заковылял на работу. Вечером старик опять взял сапоги и высущил, и так несколько раз. Это меня и спасло. Пригляделся я к нему, а потом разговорился раз, другой и привык. А знаете, как он сапоги сущил? Положит их на печь и всю ночь стережет, а работал, как и все. В лагере это больше, чем подвиг.

Очень я переживал, да и кто не переживал, что сдохну в лагере, и о родных ничего не знаю, а он, старик, котя я уже знал, что его зовут Петр Андреевич, или о.Арсений, просто и обыденно сказал мне: «Все у вас хорошо будет, выйдете скоро из лагеря и родных увидите». И сам не замечая почему, но поверил как в истину.

И действительно, освободили меня через год с небольшим. Взяли меня в 1952, два с лишним был в простых лагерях, а в январе 1953 г. дело пересмотрели, срок добавили и в «особый» перевели. В конце 1955 года внезапно освободили, в правах, партии, должности восстановили, родные живы оказались.

(Продолжение следует)

#### 9 января 1994 г. по ст. ст.

Суббота по Богоявлении. Мч. Полиевкта (†259). Свт.Филиппа, митр. Московского и всея России чудотворца (†1569). Прор. Самея (Х в. до Р.Х.). Свт. Петра, еп. Севастии Армянской (IV в.). Еф. 6, 10-17 (233 зач.); Мф. 4, 1-11 (7 зач.). Евр. 13, 17-21 (335 зач.); Ин. 10, 9-16 (36 зач.) Январь
22
Суббота

# 2. В партии восстановили...

риезжаю я теперь к о.Арсению раз в полгода: душевно опустошенный, внутренне усталый, а он встречает меня, переговорит, исповедует, выслушает, накипь с души снимет, оживу я и с нетерпением жду следующей встречи. Уезжаю к себе в Новосибирск и увожу с собой частицу тепла и веры, полученную от о. Арсения, и постепенно расходую. Коммунист я и верующий в то же время. Вы это знаете, а там, конечно, не знают. Должность занимаю большую, стараюсь только идеологической работой не заниматься, связанной с атеизмом и антирелигиозной пропагандой. Обхожу это все. Вот вам и мое знакомство с о. Арсением. Мир на таких людях держится. Я за ним в лагере наблюдал, многим он помогал, и мы, на него глядя, помогать другим стали.

Вижу, вопрос задать хотите, как это я верующим стал? Смотрел на его дела, вот и стал, ну а потом другие помогали, рассказали, разъяснили, и сам, конечно, все, что хотел, то и узнал.

Раз стали меня расспрашивать, то опять вернусь к вопросу о подвиге, потому что много теперь об этом говорят. Подвиг! Подвиг! А что такое подвиг? Войну я Отечественную прошел, во многих боях участвовал, добровольцем пошел, солдатом начал, майором кончил. Орденом Славы награжден, двумя Ленина, Отечественной войны, Красного знамени, да всего и не перечислишь, что имею. Партизанс-

ким отрядом командовал, по заданию у немцев работал, четырежды ранен был, все было нипочем. Знал, для чего делал, и что с тобой всегда тов: рищи есть, а если погибнешь, то за Родину.

Попал в лагерь «особого назначения» и понял, что такое «фунт лиха». Понял, что не смерть во имя чего-то самое страшное, а лагерь, в котором ты один на один сам с собой и смерть с тобой неумолимая, долговременно-мучительная, и кругом тебя все смертники, озлобленные, опустошенные, и нет твоим мучениям конца, и погибаешь ты неизвестно почему и во имя чего. Если свершишь побег, то куда? Товарищей у тебя все равно нет, тебя боятся, Ты один. Поверьте мне! Самый большой подвиг в жизни - это в нечеловеческих условиях помочь людям, будучи голодным и умирая от голода, отдать последний кусок хлеба, сделать за другого тяжелую работу, будучи сам полутрупом. Верьте мне, это действительно подвиг.

Я водил людей в атаку, спасал из-под огня товарищей, меня спасали, но я знал, во имя чего я это делаю, а в лагере для чего было помогать и спасать, все равно мы должны были умереть. О.Арсений многих из нас спас и делал это во имя Бога и людей, никогда не щадил себя. Это подвиг во имя любви к человеку!

«Отец Арсений», Самиздат

Январь 27 Четверг

#### 14 января 1994 г. по ст.ст.

Отдание праздника Богоявления. Прпп. отец, в Синае и Раифе избиенных (IV-V вв.). Равноап. Нины, просветительницы Грузии (†335). Прп. Иосифа Аналитина Раифского (IV в.). Прп. Феодула (V в.). Прп. Стефана (VIII в.). 1 Кор. 4, 9-16 (131 зач.); Мф. 25, 1-13 (104 зач.)

# Какая радость быть священником!

акая радость быть священником! Вчера исповедывал целую семью. Особенно хороши дети - два мальчика лет

7-8. Я весь вечер был почти в экстазе. Священство - единственная профессия, где люди поворачиваются к тебе своей самой серьезной стороной и где и ты все время живешь «всерьез».

Жизнь - драгоценный и единственный дар, а мы бессмысленно и беспечно тратим ее, забывая о ее кратковременности.

Мы или с тоской смотрим в прошлое, или ждем будущего, когда будто бы должна начаться настоящая жизнь. Настоящее же, т.е. то, что и есть наша жизнь, уходит в этих бесплодных сожалениях и мечтах.

Мнение о нас других людей - вот то зеркало, перед которым позируют почти все без исключения. Человек делает себя таким, каким хочет, чтобы его видели. Настоящий же, как он есть на самом деле, неизвестен никому, включая часто и его самого, а живет и действует некая выдуманная и приукрашенная фигура. Это стремление к обману так велико, что человек в жертву ему приносит, искажая свою природу, даже самого себя - единственное и неповторимое, чем является каждая человеческая личность.

Зато как пленяет всякий раз встреча с человеком, свободным от этой

язвы, и как мы любим в детях, не вошедших еще в полосу сознательности, их полную простоту и непосредственность. Но возможна и сознательная борьба, приход к простоте от этой осложненности. Во всяком случае, осознать в себе присутствие этого злаполовина дела.

о. Александр Ельчанинов

- Мальчик, играя на улице, попал под автомобиль. Со слабыми признаками жизни он был доставлен в больницу. Доктора делали все возможное, чтобы спасти жизнь мальчика, но надежд не было.
- О, неужели нельзя спасти его жизнь? спросил отец доктора.
- Нет, ответил доктор. Всякая помощь бесполезна, он уже умирает.

Когда мальчик открыл глаза и посмотрел на отца, он промолвил:

- Папа, может быть, ты помолишься обо мне? Ты никогда не молился обо мне... О, папа, помолись обо мне...

Но отец не мог молиться и не мог мальчику указать на Иисуса, потому что сам еще не принял Его в сердце.

Это ли не трагедия многих отцов? Сейчас много говорят о распущенности молодежи, о падении нравов и т.п. Но чем может помочь родитель, если он сам не имеет прочной моральной основы?

#### 15 января 1994 г. по ст.ст.

Прпп. Павла Фивейского (†341) и Иоанна Кущника (V в.) Прмч. Пансофия (†249-251). Прпп. Прохора (Х в.) и Гавриила (ХІ в.) (Серб.). Евр. 11, 8, 11-16 (327 зач.); Мк. 9, 33-41 (41 зач.)

от мысли X после операции

□ День постный

Январь 28 Пятница

# Беседа после операции рака

рака, при непрерывных страшных болях («как будто собаки рвут и грызут»), при полной безнадежности положения внутри и во вне: «Мне кажется, я поняла, для чего Бог послал нам это несчастие. Мы так погрязли в ежедневных мелочах, в мелкой злобе, раздражении, что Бог захотел встряхнуть нас. Как сейчас все изменилось, у всех открылись необыкновенные свойства души. Вчера со мною ночь провела Л.: что это была за ночь! А она была бесконечно ласкова, терпелива, все делала так тихо, так ловко. Да и все оказались такими добрыми, внимательными».

Вот и смысл страданий! Господь бесконечно жалеет нас, но что делать, если мы можем дать какие-то искры, какой-то святой огонь, только когда нас поражают несчастья, катастрофы. В этом смысл войны, революций, болезней. Все это казалось гораздо многозначительнее вчера, в комнате умирающего человека, чем в этой бледной записи.

- Все греховное в нас так живо, полнокровно, что наше обычное вялое покаяние никак не соразмерно с этой стихией греха, нами владеющей.
- Обращать свои взоры в образы райской красоты лучшее средство избавиться от плена ада, не отзываться на его зовы.

- Мне часто кажется, что все шипы и тернии жизненного положения точно устроены Богом для уврачевания именно нашей души. В своей жизни я вижу это с полной отчетливостью.
- Гордый глух и слеп к миру, мира он не видит, а только свое во всем отражение.
- Болезнь вот школа смирения, вот где видишь, что нищ, и наг, и слеп (незадолго до смерти).
- Как утещить плачущих? Плакать вместе с ними!
- Как бы ни был человек праведен и чист, а есть в нем стихия греха, которая не может войти в Царство Небесное, которая должна сгореть; и вот грехи наши горят и сгорают нашими страданиями.
- Бог не оставляет нас и в нашей темной жизни, в нашей молитве, в таинствах, в нашей любви к Богу. Любовь к Богу есть доказательство Его общения с нами.

о.Александр Ельчанинов

Около 42 г. ап. Петр был заключен в темницу и связан двумя железными цепями. Ночью, накануне суда, ангел Господень снял с апостола эти цепи и чудесно вывел его из темницы. Христиане взяли вериги (цепи) и хранили их как драгоценность. Завтра - день поклонения веригам апостола Петра.

# Февраль 2 Среда

#### 20 января 1994 г. по ст.ст.

Прп. Евфимия Великого (†473). Прпп. Евфимия схимника (XIV в.) и Лаврентия затворника (XIII-XIV вв.) Евр. 13, 17-21 (335 зач.); Лк. 6, 17-23 (24 зач.). Иак. 1, 1-18 (50 зач.); Мк. 10, 11-16 (44 зач.)

□ День постный

# 1. Случай в темном лесу

адержалась я на даче у подруги. Заговорились. Взглянула на часы - одиннадцать вечера. Быстро простилась - и на станцию, идти далеко, сперва дачными улицами, и только у станции минут семь леском.

Иду быстро, улицы прошла и вбежала в лесок. Темно, мрачно и, конечно, страшно, но ничего, тропка широкая, расхоженная. Вошла и чувствую: табачным дымом тянет, а людей никого нет. Бегу, и вдруг меня кто-то сзади схватил за руки и на голову что-то накинул.

Вырываюсь, крикнуть хочу, но мне рукой через тряпку рот зажали. Борюсь, вырываюсь, пытаюсь ногами ударить напавших, но от сильного удара по голове я на какое-то время затихла.

Оттащили с тропинки в сторону, с головы материю сняли (потом я поняла, что это был пиджак), но рот тряпкой зажимают еще.

Мужской голос сказал: «Пикнешь - зарежем! - и нож перед глазами появился. - Ложись, дура! Будешь тихо вести, не убьем». Смотрю - два человека, один низкий, другой высокий, и от обоих вином пахнет.

«Ложись!» - рот разжали и толкают на землю. А я шепотом говорю им: «Отпустите, пощадите!» И рванулась, а высокий приставил нож к груди и колет. Поняла, что ничто меня не спасет.

Высокий парень сказал второму: «Пойди шагов за тридцать к тропке, посторожи. Справлюсь с ней, тебя крикну». Невысокий ушел.

Я стою и отчетливо понимаю, что нет мне сейчас спасения, никто помочь не может. Что делать? Как защититься? И вся мысль ушла к Богу: «Помоги, Господи!» Молитв вдруг никаких не помню, и откуда-то внезапно возникла только одна, к Богородице, и я поняла, что одна Матерь Божия может спасти, и стала в исступлении читать: «Взбранной Воеводе победительная...» А в это время высокий повалил меня, стал рвать одежду.

Сорвал, наклонился надо мной, нож в руке держит. Я это все отчетливо вижу и в то же время исступленно молюсь Богородице, повторяя одну и ту же молитву, и, вероятно, вслух.

Наклонился высокий и вдруг спросил меня: «Ты чего там бормочешь?» А я все молюсь и молюсь и в этот момент услышала свой голос. Парень опять сказал: «Спрашиваю, чего?» - и тут же выпрямился и стал смотреть куда-то поверх меня. Посмотрел внимательно, взглянул на меня и со злобой ударил в бок ногой, поднял с земли и сказал: «Пойдем отсюда!» И, держа в руке нож и сорванное с меня белье, повел куда-то в сторону. Дошли, бросил меня на землю, опять наклонился надо мною, а я молюсь и молюсь.

(Продолжение следует)

#### 21 января 1994 г. по ст.ст.

Прп. Максима исп. (†662). Мч. Неофита (†303-305). Мчч. Евгения, Кандида, Валериана и Акилы (III в.). Прп. Максима Грека (†1566). Евр. 13, 7-16 (334 зач.); Лк. 6, 17-23 (24 зач.). Иак. 1, 19-27 (51 зач.); Мк. 10, 17-27 (45 зач.)

**3** Четверг

Февраль

# 2. Случай в темном лесу

арень стоит и смотрит кудато в лес, потом взглянул на меня и сказал: «Чего ей здесь в лесу надо?» Поднял меня, бросил нож и повел в лес. Идет молча, я молюсь вполголоса и ничему не удивляюсь и ничего уже не боюсь, помню только, что Божия Матерь со мною.

Конечно, мысль дерзновенная, но я

тогда так думала.

Шли долго. Вижу, мелькают между деревьями огни станции. Не выходя из леса, парень сказал мне: «На, оденься! - и бросил мои вещи. - Я отвернусь». Отвернулся, я оделась. Понци, взял он билеты до Москвы, подвел к бачку с питьевой водой и платком вытер мне лицо. Кровь у меня от удара на голове была...

Дошли до дома, поднялись по лестнице, я ключ достала, и опять на меня страх напал. А зачем он здесь? Дверь не открываю, стою.

Посмотрел парень на меня и стал спускаться вниз по лестнице. Открыла я дверь, бросилась в комнату и перед иконой Божией Матери Владимирской упала на колени. Благодарю Ее, плачу. Сестра проснулась и спрашивает: «Что с тобой?» А я не отвечаю, молюсь.

Часа через два пошла лицо вымыла, привела себя в порядок и до утра молилась, благодаря Матерь Божию, а утром побежала в церковь к ранней обедне и все о.Александру рассказала.

Выслушал он меня и сказал: «Великую милость оказал Господь и Матерь Божия вам. Благодарить их надо, а злодея покарает».

Прошел год. Сижу я дома и занимаюсь. Окна открыты, жарко, душно. В квартире мама и я. Звонок, мама кому-то открывает. «Проходите, дома, и мне из коридора кричит, - Мария, к тебе!» Подумала я - вот некстати, но крикнула: «Входите!» Встала, решив, что кто-нибудь из товарищей студентов.

Дверь открылась, и я замерла. Он, тот парень из леса! Спросили бы меня минуту назад, какой он - не смогла бы сказать, а тут мгновенно узнала.

Стою, словно одеревенела, а он вошел, почему-то осмотрел комнату и, не обращая внимания, рванулся в угол, где у меня висела цветная литография Владимирской Божией Матери. Иконы с мамой держали в маленьком шкафике, а Владимирскую повесили под видом картины на стене.

Подошел, посмотрел и сказал: «Она!» Постоял некоторое время и подошел ко мне. «Не бойтесь, я пришел просить у вас прощения. Простите меня, виноват я перед вами страшно. Простите!» Я стою окаменевшая, растерянная, а он подошел ко мне близко-близко и еще раз сказал: «Простите меня!» Повернулся и вышел.

Эта встреча произвела на меня страшно тяжелое впечатление.

(Продолжение следует)

# Февраль 4 Пятница

#### 22 января 1994 г. по ст.ст.

Ап. Тимофея (†96). Прмч. Анастасия Персянина (†628). Прмч. Анастасия, диак. Печерского, в Ближних пещерах (ХІІ в.). Прп. Макария Жабынского, Белевского чудотворца (†1623). Иак. 2, 1-13 (52 зач.); Мк. 10, 23-32 (46 зач.)

□ День постный

# 3. Случай в темном лесу

ачалась война, был сорок третий год. Голодали мы ужасно. Я работала в госпитале сестрой и пыталась учиться в медицинском институте, сестра болела, но училась в седьмом классе, а мама еле-еле ходила от слабости.

Жизнь была тяжелой, но я все-таки успевала иногда забегать в церковь. Прошли бои под Москвой, на Кавказе, под Сталинградом, начиналась весна сорок третьего. Случилось, что дежурила два дня подряд. Пришла усталая, есть нечего, сестра лежит, мама тоже. Ослабели обе.

Разделась, разжигаю печку, руки трясутся, болят. Пытаюсь молиться, читаю акафист Божией Матери по памяти. Слышу, стучат в дверь, открываю - стоит лейтенант с палкой и большим вещевым мешком. «Я к вам!»

Спрашиваю: «Кто вы?» Он не отвечает и втаскивает в комнату вещевой мешок, потом говорит: «Тот я! Андрей!» - и тогда я мгновенно узнаю его. Мама приподнимается и смотрит на него.

Андрей развязывает мешок, неуклюже отставляет ногу, садится на стул без приглашения и начинает вынимать что-то из мешка. На столе появляются банки с тушенкой, сгущенным молоком, сало, сахар и еще и еще что-то. Вынув, завязывает мешок и говорит: «Ранен я был тяжело, три месяца с лишним по госпиталям валялся, ду-

мали, не выживу, сейчас в клинике ногу долечивают. Лежа, вас вспоминал и Матери Божией молился, как вы тогда. Говорили врачи, что умру, безнадежен, выжил, живу, а эти продукты братень мне притащил от радости, что в госпитале разыскал, он тут под Москвой в председателях колхоза ходит. Наменял - и ко мне».

Встал, подошел к шкафчику с иконами - открыт он был, - перекрестился несколько раз, приложился к иконам, подощел ко мне и опять, как прошлый раз, сказал: «Простите меня Бога ради! Прошу! Гнетет меня прошлое беспрерывно. Тяжело мне!» А я посмотрела на его продукты, на него самого, стоящего с палкой около стола, и закричала: «Возьмите, возьмите все сейчас же. Убирайтесь вон!» И расплакалась. Стою реву, мама лежит, ничего понять не может, сестра из-под одеяла голову высунула. Андрей посмотрел на меня и сказал: «Нет, не возьму», подошел к печке, разжег ее, положил полешки, постоял минут пять около нее, поклонился и вышел, а я все время навзрыд плакала.

Мама спрашивает: «Маша, что с тобой и кто этот человек?» Я ей тогда все рассказала. Выслушала она и сказала: «Не знаю, Маша, почему ты тогда спаслась, но что бы ни было, хороший и очень хороший Андрей. Молись за него!»

(Продолжение следует)

#### 23 января 1994 г. по ст.ст.

Сщич. Климента, еп. Анкирского, и мч. Агафангела (†312). Прп. Геннадия Костромского и Любимоградского (†1565). Собор Костромских святых. Кол. 1, 3-6 (249 зач.); Лк. 16, 10-15 (81 зач.)

Февраль **5** Суббота

# 4. Случай в темном лесу

пас нашу семью в 43-м году Андрей своею помощью. Недели две его не было, а потом без меня к маме приходил раз пять и каждый раз приносил бездну всякого и часами с мамой разговаривал.

Шестой раз пришел вечером, я была дома. Пришел, поздоровался, подошел ко мне и опять сказал: «Простите вы меня!»

Разговорилась я с ним. Много о себе рассказывал. Рассказал, как увидел меня в лесу и почему напали тогда, все рассказал. Рассказал, как наклонился надо мною и услышал, что я что-то шепчу, удивился, не понял и вдруг увидел стоящую рядом Женщину, и Она его остановила повелительным жестом, и когда он меня второй раз на землю бросил, то опять эта Женщина властно рукой своей заслонила меня, и ему стало страшно. Решил отпустить меня, довел до станции, увидел, что я не в себе, и повез в Москву.

- Мучила меня совесть за вас постоянно, не давала покоя, понял, что все неспроста было. Много думал о той Женщине. Кто Она? Почему меня остановила? Решил пойти к вам, попросить прощения, расспросить о Ней. Не мог больше мучиться... Пришел к вам, трудно было, стыдно было идти, страшно, но пришел. Вошел к вам и увидел на стене образ Матери Божией Владимирской и сразу понял, Кто была та Женщина. Ушел от вас и стал узнавать все, что можно было узнать о

Божией Матери. Все, все узнал, что мог. Верующим стал и понял, что великое и страшное было мне явление, и я совершил тяжелое прегрешение. Очень сильно повлияло на меня происшедшее, и ощущал я глубокую перед вами вину. Вину, которую нет возможности искупить.

Много Андрей мне рассказывал о себе.

Мама моя была человеком исключительной души и веры и еще до прихода Андрея последний раз говорила мне:

- Мария! Матерь Божия явила этому человеку великое чудо, не тебе, а ему. Для тебя это был ужас и страх, и ты не знала, почему Господь отвел от тебя насилие. Ты верила, что тебя спасла молитва, а его Сама Матерь Божия остановила. Поверь мне, плохому человеку такого явления не было бы. Матерь Божия никогда не оставит Андрея, и ты должна простить его.

Сестра моя Катерина была от Андрея без ума, а у меня до самой последней с ним встречи жило к нему чувство брезгливости и даже ненависти, и продукты, которые он приносил, я старалась не есть. Когда же разговорилась с ним, то поняла многое, взглянула на него по-другому и успокоилась. Подопила я тогда к Андрею и сказала:

- Андрей! Вы изменились, другим стали. Простите меня, что долго не могла победить в себе чувства злобы к вам, - и подала ему руку.

«Отец Арсений», Самиздат

# Февраль 8 Вторник

#### 26 января 1994 г. по ст.ст.

Прпп. Ксенофонта, супруги его Марии и сыновей их Аркадия и Иоанна (V-VI вв.). Прп. Ксенофонта Робейского (†1262). Мчч. Анании, пресвитера, и Петра, темничного стража, и с ними семи воинов (†295). Прп. Симеона Ветхого (†ок. 390). Иак. 3, 1-10 (54 зач.); Мк. 11, 11-23 (50 зач.)

# Червивый гриб



одних тело здорово и невредимо, а у других болезненно и увечно. Да и в самих страданиях тела есть большое раз-

личие.

Одни страдают, имея явственные раны, а другие, очевидных ран не имея, носят страшную немощь в теле, уже и двигаться не в силах. По виду их тело кажется здоровым, по мучению же и по совершающемуся в них изменению их страдания намного тяжелее и трудноизлечимее, чем у пораженного явно... У того раны на виду, и если придет к врачу, скорее удостоится исцеления, тогда как все тайные страдания тела страшнее и трудноизлечимее явных.

Так и христиане. Многие воображают себя здоровыми (то есть духовными), хвалясь какими-нибудь внешними и телесными добродетелями, внутри же одержимы страшными тайными болезнями.

Другие, охваченные явными пороками и в глазах толпы негодные и отверженные (как для фарисея мытарь), если обратятся к истинному врачу Христу, то, приблизившись к Нему, получат исцеление быстрее тех (как тот мытарь пошел, по Евангелию, более оправданным, чем фарисей), ибо по внутреннему человеку они не так глубоко поражены, как одержимые скрытыми пороками, например, самомнением или превознесением, или надмением, или неверием, или высокомерием, или мечтанием, или лицемерием, или трусостью, или постыдными помыслами и подобным.

Человек, по слову пророка, «смотрит на лице, а Господь смотрит на сердце» (1 Цар. 16, 7). Впрочем, надо искать, чтобы и извне, и изнутри человек стал здоров через Божию благодать и собственную волю к борьбе.

Преподобный Макарий Великий

#### Молитва святого Иоанна Златоуста

Господи, не лиши мене небесных Твоих благ. Господи, избави мя вечных мук. Господи, умом ли или помышлением, словом или делом согрених. прости мя. Господи, избави мя всякаго неведения и забвения, и малодушия, и окамененнаго нечувствия. Господи, избави мя от всякаго искушения. Господи, просвети мое сердце, еже помрачи лукавое похотение. Господи, аз яко человек согреших, Ты же яко Бог щедр помилуй мя, видя немощь души моея. Господи, посли благодать Твою в помощь мне, да прославлю имя Твое святое. Господи Иисусе Христе, напиши мя раба Твоего в книзе животней (жизни) и даруй ми конец благий. Господи Боже мой, аще и ничтоже благо сотворих пред Тобою, но даждь ми по благодати Твоей положити начало благое. Господи, окропи в сердце моем росу благодати Твоея. Господи небесе и земли, помяни мя, грешнаго раба Твоего, студнаго и нечистаго, во Царствии Твоем. Аминь.

#### **27 января 1994 по ст.ст.**

Перенесение мощей святителя Иоанна Златоуста (438). Евр. 7,26 - 8,2 (318 зач.); Ин. 10, 9-16 (36 зач.). Иак. 3,11 - 4,6 (55 зач.); Мк. 11, 23-26 (51 зач.)

□ День постный

Февраль 9 Среда

#### Единым сердцем

от, кто знаком с трудами святителя Иоанна Златоуста, знает, что в них красной нитью проходит забота о спасении человеческом, о спасении каждого заблудшего человека, даже если он очень далек от Церкви. В сердца всех он вселял надежду на спасение, даже в серпца тех, кто не воспринимал заповедей Христовых, кто жил беспечно и равнодушно к своему спасению. Обращаясь к богатым, он не столько обличал их, сколько вселял належду на более легкое спасение. «Делитесь со своими ближними всем, чем вы располагаете», говорил святитель. Он вселял надежду в скорбящих, бедных и страждущих: «Переносите терпеливо ваши страдания, ваши скорби, и вы получите вечное спасение». Таким образом, по Иоанну Златоусту каждый - бедный и богатый, умный и убогий в разуме, - имеет надежду на спасение и у каждого есть возможность спастись. Только каждый должен терпеливо переносить все, что посылает Господь для очищения от немощей и грехов. Так, к примеру, талантливый не возносись, а употребляй свой талант во благо самого себя и своих ближних, не будь ленив, преумножай.

Святой Иоанн Златоуст видел, как тяготятся многие и многие продолжительностью службы, как они не выдерживают и уходят раньше времени, уходят тогда, когда начинается самое важное - Евхаристический канон, когда вновь и вновь распинается Христос Спаситель, когда «приносяй и приносимый приемляй и совершаяй»

Христос закаляется ради спасения мира. И вот он дерзает сократить древнюю литургию апостола Иакова (уже сокращенную Василием Великим), чтобы каждый - и усердный и ленивый - вместе мог «единым сердцем и едиными устами» воспеть Распятого и Воскресшего Христа. Какая забота о своих ближних! Если бы его современники были такими, как мы с вами, то, несомненно, осудили бы его в нерадении, беспечности, в нарушении традиции Православия.

Да, много было врагов и недоброжелателей у Иоанна Златоуста, и прежде всего его не любили, даже преследовали его собратья - пастыри, епископы и пресвитеры. Они клеветали на него во дворце императора, докладывали царице Евдоксии, когда он обличал пороки царствующего града и тем самым заботился о спасении своей паствы. Каждый раз после его проповеди его собратья шли во дворец и пересказывали проповедь. Естественно, таким образом зарождалась злоба, ненависть, и Иоанн Златоуст в конечном итоге был сослан в далекую землю, где и скончал свое бытие земное. И за все свои скорби, печали, невзгоды жизни он благодарил Господа: «Слава Богу за все!»

В скором времени после смерти святителя царствующий град Константинополь раскаялся в своем злодеянии, возвратил его нетленные мощи, и он был причислен к лыку святых.

Архиепископ Хризостом

# Февраль 18 Пятница

#### 5 февраля 1994 г. по ст.ст.

Ми. Агафии (†251). Свт. Феодосия, архиеп. Черниговского (†1696). Елецкой-Черниговской (1060), Сицилийской, или Дивногорской (1092), и именуемой «Взыскание погибщих» икон Божией Матери. 2 Пет. 1, 1-10 (64 зач.); Мк. 13, 1-8 (58 зач.)

□ Лень постный

# Беспрецедентный случай

ачало российской истории представляет нам удивительный и едва ли не бепримерный в летописях случай: славяне добровольно уничтожают свое древнее народное правление и требуют государей от варягов, которые были их неприятелями.

Варяги, овладевшие странами чуди и славян за несколько лет до того времени, правили ими без угнетения и насилия, брали дань легкую и наблюдали справедливость.

Однако бояре славянские, недовольные властию завоевателей, которая уничтожала их собственную, возмутили, может быть, сей народ легкомысленный, обольстили его именем прежней независимости, вооружили против норманов и выгнали их. Но распрями личными обратили свободу в несчастие, не умели восстановить древних законов и ввергнули отечество в бездну зол междоусобия. Тогда граждане вспомнили, может быть, о выгодном и спокойном правлении норманском. Нужда в благоустройстве и тишине велела забыть народную гордость, и славяне убежденные - так говорит предание - советом новогородского старейшины Гостомысла, потребовали властителей от варягов. Древняя летопись не упоминает о сем благоразумном советнике; но ежели предание истинно, то Гостомысл достоин бессмертия и славы в нашей истории.

Летописец Нестор пишет, что славяне новогородские, кривичи, весь и чудь отправили посольство за море, к варягам-руси, сказать им: земля наша велика и обильна, а порядка в ней нет - идите княжить и владеть нами. Слова простые, краткие и сильные! Братья, именем Рюрик, Синеус и Трувор, знаменитые или родом или делами, согласились принять власть над людьми, которые, умев сражаться за вольность, не умели ею пользоваться. Окруженные многочисленною скандинавскою дружиною, готовою утвердить мечом права избранных государей, сии честолюбивые братья навсегда оставили отечество. Рюрик прибыл в Новгород, Синеус на Белоозеро, в область финского народа веси, а Трувор в Изборск, город кривичей. Смоленск, населенный также кривичами, и сам Полоцк оставались еще независимыми и не имели участия в призвании варягов. Следственно, держава трех владетелей, соединенных узами родства и взаимной пользы, от Белоозера простиралась только до Эстонии и Ключей Славянских, где видим остатки древнего Изборска. Сия часть нынешней с.-петербургской, эстляндской, новогородской и псковской губерний была названа тогда Русью, по имени князей варяго-русских.

Н.М.Карамзин

#### 6 февраля 1994 г. по ст.ст.

Прп. Вукола, еп. Смирнского (†ок. 100). Прпп. Варсонофия Великого и Иоанна пророка (VI в.). Свт. Фотия, патр. Константиноп. (†891). Мцц. Дорофеи, Христины, Каллисты и мч. Феофила (†288-300). Мч. Иулиана (†312). 1 Тим. 2, 11-19 (293 зач.); Лк. 18, 2-8 (88 зач.)

Суббота

Февраль

# Мирянин, избранный патриархом

Фотий, патриарх Константинопольский, - политичес-В. кий деятель, ученый и богослов - едва ли не одна из

самых крупных фигур Византийского периода истории Церкви. Дата его рождения неизвестна, а умер он около 890 года. Он был родом из богатой и знатной семьи и получил блестящее образование. Карьера его началась на государственной службе в самых высоких сферах; известно, что он путешествовал с дипломатической миссией ко двору арабского халифа. Неизвестно, преподавал ли он официально в Константинопольском университете, но ученики у него были, и дом его был центром оживленной интеллектуальной жизни столицы.

В 858 году Фотий, еще будучи мирянином, был возведен на патриарший трон, пройдя за шесть дней последовательно через все низшие степени священства от чтеца до епископа. В том, что мирянин был избран патриархом, не было ничего необычного - история знает много таких случаев (Тарасий, Никифор, Амвросий Медиоланский).

С самого начала патриаршество Фотия было отмечено смутами и беспорядками. Сторонники патриарха Игнатия, предшественника Фотия, считали его узурпатором. В 859 году в Константинополе состоялся собор, созванный для осуждения игнатиан, и они, воспользовавшись правом апелляции к папе римскому (на основании Сердикского собора), стали требовать созыва другого собора, который и состоялся в 861 году. Этот собор, на котором присутствовали папские легаты, признал избрание Фотия законным. Оба собора 859-861 годов остались в истории под названием Перво--второго собора.

Когда легаты вернулись в Рим со своими новостями, папа Николай дезавуировал их и объявил решения собора незаконными (863 год). Так состоялся первый формальный раскол между Востоком и Западом.

#### Протонерей Иоанн Мейендорф

• На Ближнем Востоке есть дерево, которое называют деревом Иуды. На нем цветы появляются прежде листьев. И цветы прекрасного малинового ивета, сверкающие, как бриллианты. Яркая красота цветов, естественно, привлекает много насекомых. В поисках меда залетает на это дерево и пчела. Она всасывает в себя смертельный яд, который содержат в себе эти цветы. И пчела сразу же падает мертвой на землю.

Земля вокруг этого заманчивого дерева покрыта множеством мертвых насекомых.

Вот такое обманчивое свойство имеет всякий грех. Грех привлекателен, однако его последствия не только горьки, но и смертельно ядовиты. Грех несет смерть.

# Март Четверг

#### 25 февраля 1994 г. по ст.ст.

Свт. Тарасия, архиеп. Константинопольского (†806). Прп. Шио Мгвимского (VI в.) (Груз.) Иуд. 1, 11-25 (78 зач.); Лк. 23, 1-34, 44-56 (110 зач.) • Масленица

# В детском саду: урок первый

ети младшего школьного возраста (6-8 лет) характеризуются тем, что подаваемая им информация немного лучше усваивается ими, если в процессе ее получения дети могли что-то потрогать, что-то посмотреть, что-то проиграть. В этом возрасте ребенок познает мир не интеллектом, а всем своим существом, именно поэтому для детей этого возраста так велико значение игр. В игре ребенок «проживает» ситуацию, и она становится его личным достоянием, тем, что он опытно знает. Поэтому, работая с детьми такого возраста, стараюсь не только сообщать им то, что они еще не знают, но максимально подводить их к тому, чтобы многие вещи они как бы находили сами, чтобы в процессе общения со мной они могли чтото трогать, рассматривать, проигрывать.

Рассмотрим примерный план проведения урока по религии с шестилетними детьми (у нас в Вильнюсе с такими детьми занятия проходят в детском саду).

Итак, дети (родители которых не возразили, чтобы их детям преподавалась религия) собрались в группе. Чего-то ждут, многие знают, что говорить будут о Боге, хотя у большинства представления о Боге нет, чаще всего какие-то разноречивые, разорванные сведения. Вместо какихто рассказов раздаю детям пластилин, в том числе беру кучку для себя и

прошу, чтобы каждый слепил чтонибудь покрасивее. Дети начинают лепить, я хожу между ними и обсуждаю с каждым, что он лепит; кому-то помогаю. Постепенно дети забывают о теме урока, увлекшись работой. К концу урока разбираю все работы детей, стараясь подчеркнуть их творчество. «Вот какой интересный хвост сделал слону Петя!», «Как красиво Таня вылепила чашечку цветка!» и т.д.

Потом, якобы спохватываясь, обнаруживаю мою кучку пластилина. «Ой, а мой-то пластилин так и лежит! Ребята, давайте подумаем с вами, а если оставить пластилин до завтра, превратится ли он в какую-нибудь зверюшку или цветок, если никто ничего из него лепить не будет?» Робкое, с ожиданием подвоха: «Нет...».

- А если мы вообще бросим пластилин здесь, превратится ли он когданибудь во что-нибудь красивое?
  - Нет! Нет!
- Ну что же, тогда его уберем. Ведь без творческих усилий он лишь без толку будет лежать...

Дети убирают пластилин со смешанными чувствами. Кто-то, возможно, лишь интересно поиграл, а кто, глядишь, с помощью учителя или родителей и задумается: устройство мира само по себе свидетельствует о своем невидимом Творце.

(Продолжение на страницах 73, 84, 85. а также на с. 89)

#### 26 февраля 1994 г. по ст.ст.

Свт. Порфирия, архиеп. Газского (†420). Прп. Севастиана Пошехонского (†ок.1500). Мч. Севастиана (†ок. 66). Литургии не положено. На 6-м часе: Зах. 8, 7-17. На веч.: Зах. 8, 19-23.

• Разрешается вкушение молока и яиц (Масленица)



# В детском саду: урок второй

ебята, быстренько одеваемся! Быстрей, быстрей, пойдем гулять!

Сама помогаю, кому-то что-то застегиваю, кому-то завязываю. Вышли. Хорошо, если, как во многих вильнюсских садиках, есть возможность выйти в лес, в поле, в парк.

- А теперь каждый ищет мне что-нибудь красивое: цветочек, травку, листик, шишку.

Помогаю:

- Аты, Петя, что нашел? Ну нет, это не очень красивая травинка, вот та мне кажется красивее.
- Ну а теперь давайте рассмотрим, что мы насобирали. Ой, какой красивый лист, весь желтый, а форма какая интересная! Ой, а где же ты нашла такой красивый цветочек, маленький совсем, а какой нежный?

Когда все рассмотрели, задаю вопpoc:

- Скажите, ребята, а из чего все это выросло?
  - Из земли.
- Правильно, но посмотрите, землято какая - черная, некрасивая. А теперь внимание! Петя, тихо, сосредоточься! Мы будем разгадывать великую тайну: кто сделал из земли лист, цветок, дерево и все, что мы видим?
  - Бог...

И в этом ответе великая радость!

- Да, Бог. И небо сделал Бог, и звезды. Посмотрите, по каким строгим законам они двигаются, разве это могло возникнуть само по себе, случайно?

Мы как бы заново рассматриваем мир. Теперь мир расцвел, засиял, ведь он не «просто так», его сделал и им управляет Бог. Вон как прекрасно летит птица! Попробуй-ка, полети! Люди думали, думали, сделали самолеты, но разве их можно сравнить с птицей?

Для движения самолетов люди составили расписания. А небесные тела двигаются по такому точному расписанию, что можно, например, за десятки лет предсказать солнечное или лунное затмение.

Прежде чем ученые открыли многие законы природы, они уже существовали во Вселенной. Кто создал эти законы?

Французский писатель Вольтер говорил: «Вселенная меня удивляет, и я не могу себе представить, что эти часы идут без часовщика».

Люди строят большие заводы и фабрики, а в каждой капле воды носятся мельчайшие живые существа, каждое из которых - настоящая химическая фабрика. И такой фабрикой является любое животное!

Человек создает изумительные произведения искусства, но в природе он видит образцы недосягаемой красо-

Повсюду во Вселенной - в движении звезд, в строении капли воды, в красоте цветка и в нас самих - мы видим проявления Разума. Весь мир устроен так, что он свидетельствует о своем Творце и Создателе.

(Продолжение на с.84)

# Март **22** Вторник

#### 9 марта 1994 г. по ст.ст.

**40** мучеников, в Севастийском озере мучившихся (†ок.320). Албазинской иконы Божией Матери, именуемой «Слово плоть бысть» (1666). Литургия Преждеосвященных Даров. На 6-м часе: Ис. **5**, 7-16. На веч.: Быт. **4**, 8-15. Притч. **5**, 1-15. Лит.: Евр. **12**, 1-10 (331 зач.); Мф. **20**, 1-16 (80 зач.)

□ Великий пост

# В детском саду: урок третий

омните, мы в прошлый раз рассматривали мир вокруг нас? Правда, прекрасный! А знаете, кому Бог отдал этот мир? Человеку! Бог сделал человека и отдал ему весь мир. Человек должен был владеть этим миром и жить с Богом. А жить с Богом - это значит быть в Божией любви, потому что Бог есть Любовь. И в этом была очень большая радость. Вот вы, наверное, любите свою маму?

- Да.

- И она вас. И от этого вам с мамой хорошо и радостно. Вон вы как домой из садика бежите. Это потому, что вас дома любят. А Бог любит человека намного больше, чем мама. И пока человек жил с Богом, он жил в такой радости, что нам сейчас и представить нельзя. А знаете, почему сейчас мы не живем в этой радости и даже представитьее не можем? Вон нас как часто обижают, и плачем мы, и плохо нам.

Разные варианты ответов, из них подхожу у следующему резюме:

- Да, человек захотел жить не в любви Божией, а по своей воле. Дело в том, что весь мир был сотворен по строгим законам. Вон солнце каждый день утром встает. А человску была оставлена свобода. Он мог жить с Богом, а мог начать жить отдельно от Бога, по своей воле. А знаете, почему человеку была дана свобода? О, это очень-очень великая всщь!

Делаю паузу, все затихают, и с благоговением произношу:

- Человек должен был быть другом Богу. Представляете! Я читала сказку про мальчика, у которого были волшебные спички. Когда мальчик ломал спичку, исполнялось его желание. И он пожелал себе множество вещей, и все исполнилось. По когла он захотел себе друга, то нашел одного мальчика и все ждал, когда он станет его другом. Он говорил ему: «Я мог бы сломать спичку, и ты ходил бы за мной и выполнял любое мое желание. Но я хочу, чтобы ты сам захотел быть мне другом». И уж если даже этот злой, вообще-то говоря, мальчик хотел, чтобы друг у него был не по принуждению, то тем более Бог, который есть Само Совершенство, оставил человеку свободу. И вот, вы представляете, человек выбрал жить по своей воле!

У вас, наверное, есть друзья? Вот у тебя хороший друг есть? А как его зовут? Представляешь, твой друг Саша делает что-то, что ты просил его не делать? Между вами ведь сразу что-то плохое появится. Как бы стена какаято, и мириться будет трудно. Но вы ведь оба мальчики, ты ведь тоже, бывает, что-то плохое делаешь. А Бог - это Добро и Свет, и пикогда ничего плохого в Нем не бывает. И человек, пока он жил с Богом, тоже был в этом свете, и тоже ничего плохого в нем не было.

(Продолжение следует)

#### 10 марта 1994 г. по ст.ст.

Мчч. Кодрата и иже с ним: Киприана, Дионисия, Анекта, Павла, Крискента, Викторина, Виктора, Никифора и иных многих (†258). Литургия Преждеосвященных Даров. На 6-м часе: Ис. 5, 16-25. На веч.: Быт. 4, 16-26. Притч. 5,15 - 6,3.

**Март 23 Среда** 

# В детском саду: урок четвертый

у о чем мы в прошлый раз говорили? Да, вдруг решил человек сделать чтото, что Бог просил не делать, что было противно Свету. А что противно Свету? Что остается, когда уходит Солнце? Тьма! Человек сам выбрал тьму. Но тогда он уже не смог быть с Богом. Он стал темным, совсем чужим для Божьего Царства. Как это было страшно! Вдруг из радости и света попасть в темноту! И ничего уже нельзя было сделать. Образовалась как бы стена между Богом и человеком. И человеку пробить эту стену было невозможно. Как может темнота снова стать светом? И вот поэтому мы и не знаем этой радости, для которой Бог сотворил человека. Поэтому нам так часто бывает плохо и грустно. Стал человек жить без Бога, очень-очень страдая. А как вы думаете, мог Бог так и оставить человека, если Он любит его намного больше, чем мать своего сына? Конечно, не мог! Но он не мог и нарушить свободу человека, который выбрал тьму. И тогда Бог, не желая оставить человека в страданиях, любя его, Сам стал человеком. Произошло это так. Давным-давно в стране, называемой Израиль, жили муж и жена, Звали их Иоаким и Анна.

Дальше на протяжении нескольких занятий рассказываю детям о Господе нашем Иисусе Христе. При этом показываю репродукции икон, и мы их подробно рассматриваем и обсуждаем. Следующий урок - о молитве.

- Ребята, как вы думаете, если бы вы захотели поговорить сейчас с президентом Литвы, вы бы смогли? Да, не получилось бы! У него большая охрана, и к нему не всегда допускают даже по очень важным делам. А уж детей и подавно не пускают. Теперь представьте, насколько Бог выше президента. И сравнить трудно! И вот с Богом, который выше всего, что есть на свете, который сотворил весь мир, всегда можно поговорить. Разговор с Богом называется как? Да, правильно - молитва. Давайте подумаем о том, как надо молиться. Вот к вам учительница заходит, вы встаете. И когда что-то хотите сказать учительнице, тоже встаете. А вот пришел бы сюда президент и начал бы с кем-нибудь из вас говорить, с тобой, например, Лена, как бы ты с ним говорила? Наверное, про игрушки бы не вспомнила, а старалась сосредоточиться на том, о чем вы говорите, и строго бы себя держала. Ну и подумайте сами, если, даже разговаривая с учительницей, мы встаем, если разговаривая с людьми, которых мы уважаем, мы стараемся о постороннем не думать, то с каким благоговением, просто даже со страхом мы должны говорить с самим Богом! Дело в том, что Бог так нас любит, что Он всегда нас готов услышать, как только мы к Нему обратимся. Это ведь просто страшно, вот мы обращаемся к Богу, молимся Ему, а Он нас слышит...

Ольга Янушкявичене

Март **26** Суббота

#### 13 марта 1994 г. по ст.ст.

Перенесение мощей свт. Никифора, патр. Константинопольского (846). Мч. Савина (†287). Поминовение усопших. Евр. 3, 12-16 (309 зач.). Мк. 1, 35-44 (6 зач.). За упокой: 1 Сол. 4, 13-17 (270 зач.); Ин. 5, 24-30 (16 зач.)

□ Великий пост

# О приготовлении тела усопшего

мытое и облаченное тело христианина кладут на стол. головой под образами (иконами). На лоб умершего возлагается венчик, то есть полоса бумаги, на которой типографским способом нанесены изображения Христа Спасителя и предстоящих Ему Божией Матери, Иоанна Предтечи и двух ангелов. Изображения эти обрамлены надписью Трисвятого: Святый Боже, Святый Крепкий, Святый Безсмертный, помилуй нас. Венчик, как и разрешительную молитву, приобретают родственники усопшего в приходском храме, где будет совершаться отпевание. Венчик свидстельствует окружающим, что усопший - православный христианин и что он умер в общении с Православной Церковью.

Помимо обычных одежд, тело усопшего покрывают саваном - белым покрывалом, напоминающим белую одежду Крещения.

Вокруг тела усопшего ставят четыре свечи в подсвечниках - у головы, в ногах и по обеим сторонам тела на уровне скрещенных рук. Они вместе изображают крест и символизируют переход умершего в Царство истинного Света.

Обычай указывает, что в обмывании тела женщины и в облачении ее принимали участие близкие ей при жизни родственницы и подруги.

После того, как все приготовлено и тело умершего с подобающей честью положено в горнице, начинается молитвенное последование об умершем. Прежде всего совершается Последование по исходе души от тела, поме-

щенное в молитвословах и Псалтири. Основное содержание этого последования составляет пение канона 8-го гласа с ирмосами: Воду прошед, яко сущу... В нем у Христа Бога и Пречистой Богородицы испрашивается для во гробе положенного нокой, прощение согрешений, мира Небесного приятие и в мирных селениях вселение его души, отшедшей от временной жизни, то есть вселение в стране живых.

Канон заканчивается чтением молитвы Господу Богу, начинающейся словами: Помяни, Господи Боже наш, в вере и надежде живота вечного преставлышагося раба (имя рек) Твоего... Эту молитву затем, при чтении Псалтири, читают после каждой «Славы», совершая молитвенное поминовение усопшего.

Это последование положено совершать священнику, для чего он призывается в дом умершего. Если таковой возможности не представляется, то ближайшие родственники и друзья совершают его сами, опуская начальный возглас, сугубую ектению Помилуй нас, Боже... и заключительный отпуст, которые по Уставу Церкви положено совершать священнику.

«Журнал Московской Патриархии»

• Привычное чувство единственности этого мира есть полное неверие в Царство Небесное. Скорбь по умершему - неверие, язычество! Надо прийти к христианскому ощущению реальности Царства Небесного.

14 марта 1994 г. по ст.ст.

Неделя 2-я Великого поста. Свт. Григория Паламы, архиеп. Фессалонитского. Прп. Венедикта (†543). Свт. Феогноста (†1353). Литургия св. Василия Великого. Утр.: Ин. 20, 19-31. Лит.: Евр. 1,10 - 2,3 (304 зач.); Мк. 2, 1-12 (7 зач.). Свт.: Евр. 7,26 - 8,2 (318 зач.); Ин. 10, 9-16 (36 зач.)

ебята, представим себе ска-

зочный мир плоских лю-

**Март 27 Воскресенье** 

🔲 Великий пост

# Урок о Пресвятой Троице

дей. Вот мы с вами имеем высоту, а они живут в плоскости, и двигаются только в плоскости. Если два таких человека встречаются (весь этот рассказ сопровождаю перемещением ладоней по столу или по полу, в зависимости от того, что детям виднее; при слове «встречаются» сталкиваются мои ладони и показываю, что плоские люди не могут «перескочить» один через другого, а только обойти), то они не могут перепрыгнуть один через другого, потому что они не знают высоты, а могут только обойти. И вот представьте, что «плоские» люди услышали о том, что в мире существует кубик. «Покажите его нам!» - говорят «плоские» люди. Берем кубик и ставим на их плоскость. Я действительно беру кубик, желательно с гранями разного цвета, и ставлю его на плоскость. Мои ладони, изображающие «плоских» людей, подходят и «осматривают» его. «Плоские» люди осматривают низ кубика, «верх» ведь они не видят, и говорят: «Вот он какой!». Кладем кубик другой стороной. «А он еще

А теперь поговорим о Боге. Бог

и такой!» - говорят «плоские» люди.

Потом они осматривают у кубика и

другие стороны, и им начинает казать-

ся, что они уже очень много о нем зна-

ют, но главного - того, что у кубика есть

высота, - они понять в принципе не мо-

Гут.

несравнимо глубже, чем мир, в котором мы живем. И пока мы в этом мире, пока мы на Земле, мы принципиально не можем понять Бога, как «плоские» люди не могут представить себе «высоты». В Боге есть Тайна, которую мы не можем узнать. Но мы можем стараться представить себе отдельные Божии свойства, которые Он нам открывает. Мы знаем, что Бог есть Любовь, Добро, Свет. Мы знаем, что Бог есть Троица. Есть три Ипостаси, три Лица Святой Троицы: Бог-Отец, Бог-Сын и Бог-Дух Святой. Эти три Лица едины. Как это - тайна для нас. Но немного представить, как это может быть, мы можем. Бывали такие случаи, сын очень далеко от матери, например, в армии. И вдруг с сыном случается беда. Мать от него за тысячи километров, ничего о нем не знает и вдруг чувствует - с сыном плохо! Слышали вы о таких случаях?

Как правило, находится кто-то, кто знает о чем-то подобном.

- А вы как думаете, почему мать узнает о беде с сыном? Потому что она его очень любит. А если люди друг друга очень любят, то между ними есть невидимая связь. Вроде бы два разных человека, а какое-то единство есть. С сыном плохо, а мать чувствует. Только люди ведь не умеют любить в совершенстве. Совершенная, настоящая любовь только у Бога. Потому и едины люди могут быть лишь немного, а полное единство только между Лицами Святой Троицы.

Ольга Янушкявичене

# Март 28 Понедельник

#### 15 марта 1994 г. по ст.ст.

3-я седмица Великого поста. Мч. Агапия и с ним семи мчч.: Пуплия, Тимолая, Ромила, двух Александров и двух Дионисиев (†303). Сщмч. Александра, иерея в Сиде (†270-275). Мч. Никандра (†ок.302). Ис. 8,13 - 9,7. На веч.: Быт. 6, 9-22. Притч. 8, 1-21.

□ Великий пост

# Велика сила материнской молитвы!

«M

ного, много есть необъяснимого на свете. Бывают чудеса и в наш неверующий век», - произнес

наш хозяин, отставной моряк, прохаживаясь взад и вперед по столовой. В подтверждение слов своих он рассказал нам следующий случай из его жизни.

- Я был мичманом, молодым, веселым юношей. Плавание наше в тот раз было трудное и опасное. Океан угрюмо шумел. Я отлично помню тот вечер. Наш командир был добрый человек, но суров на деле и взыскательный. Мы страшно боялись его... Все кругом было спокойно. Матрос зажег лампу... В окна каюты долетали сердитые брызги океана.

Вдруг мы слышим поспешные, твердые шаги капитана и заключаем по его походке, что он раздражен чем-то.

- Господа, - сказал он, остановившись в дверях каюты, - кто позволил себе сейчас пробраться в мою каюту? Отвечайте.

Мы молчали, изумленные, недоуменно переглядываясь.

- Кто же? Кто был сейчас там? - грозно повторил он и, вероятно, прочтя полное недоумение на наших лицах, быстро повернулся и ушел наверх. Там грозно зазвучал его голос. Не успели мы опомниться, как нам было приказано явиться наверх. Наверху выстроилась вся команда, все наши люди.

- Кто был у меня в каюте? Кто позволил себе эту дерзкую шутку? Кто? - грозно вопил капитан.

Общее молчание и изумление было ему ответом. Тогда капитан нам рассказал, что сейчас он, лишь только прилег в своей каюте, слышал в полузабытии чьи-то слова: «Держи на юго-запад ради спасения человеческой жизни. Скорость хода должна быть не менее 300 метров в минуту. Торопись, пока не поздно». Мы слушали рассказ капитана и удивлялись. Решено было идти в указанную сторону.

Рано угром мы все, по обыкновению, были на ногах и толпились на палубе.

Рулевой молча указал капитану на видневшийся вдали черный предмет. Капитан подозвал боцмана и что-то сказал ему. Когда капитан повернулся к нам, лицо его было бледнее обыкновенного...

Через полчаса мы невооруженным глазом увидели, что черный предмет был чем-то вроде плота, а на нем - две лежащие человеческие фигуры. Это был матрос и ребенок. Волны заливали плот, еще бы немного - и было бы поздно.

Капитан, как самая нежная мать, хлопотал около ребенка. Только через два часа матрос пришел в себя и заплакал от радости. Ребенок крепко спал, укутанный и согретый.

- Господи, благодарю Тебя! - воскликнул матрос, простой парень. - Видно, матушкина молитва до Бога дошла...

(Продолжение следует)

#### 16 марта 1994 г. по ст.ст.

Мчч. Савина (†287) и Папы (†305-311). Свт. Серапиона, архиеп. Новгородского (†1516). Ап. Аристовула, еп. Вританийского (Британского) (І в.). Сщмч. Александра, папы Римского (†119). Мч. Иулиана Аназаврского (†305-311). Ис. 9,9 - 10,4. На веч.: Быт. 7, 1-5. Притч. 8,32 - 9,11.

□ Великий пост

Март **29** Вторник

# Велика сила материнской молитвы!

M

ы все обступили матроса, и он рассказал нам печальную повесть корабля, разбившегося о подводные камни и

затонувшего. Народу было много, но иные успели спастись в лодке, остальные утонули. Он уцелел каким-то чудом на оставшейся части корабля. Ребенок был чужой, но дитя ухватилось за него в минуту опасности и спаслось вместе с ним.

- Матушка, видно, молится за меня,
 - говорил матрос, благоговейно крестясь и смотря на небо,
 - се молитва спасла меня.
 - видно, горячо помолилась она за меня.
 - вкармане и письмо ее ношу при себе...

И он вынул письмо, написанное слабой рукой малограмотной женщины. Мы перечитали его все, слова помню, как сейчас: «Спасибо, сынок, за твою память да ласку, что не забываешь ты старуху. Бог не оставит тебя! Я день и ночь молюсь за тебя, сынок, и будь здоров и не забывай твою старую мать. Сердце мое всегда с тобой, чую им все твои горести и беды и молюсь за тебя. Да благословит тебя Господь и да спасет и сохранит тебя мне».

Матрос, видимо, глубоко любил свою мать и постоянно вспоминал о ней.

Спасенный ребенок полюбился капитану, и он решил оставить его у себя.

Дивны пути Провидения! Велика сила материнской молитвы! Много есть на свете таинственного, необъяснимого, непонятного слабому человеческому уму.

«Православная беседа»

#### Старая сказка молодым отцам

Жил-был на свете пряхлый старичок. Глаза его помутились, колени тряслись, и слышал он плохо. Когда он сидел за столом, то едва мог держать в руке ложку, проносил ее мимо рта и проливал суп на скатерть. Сын его и жена сына смотрели на него с отвращением и, наконец, поместили его в уголке за печкой, куда приносили ему пищу в глиняной миске. У старика часто навертывались слезы на глаза, и он грустно посматривал в ту сторону, где накрыт был стол. Однажды миска, которую он только слабо мог держать, выпала у него из рук и разбилась вдребезги. Молодая невестка разразилась упреками и бранью. Старик ничего не ответил и, только вздохнувши, поник головой. Ему купили деревянную миску, из которой он с той поры и ел постоянно.

Несколько дней спустя сын его и невестка увидели, что их сынок, которому было четыре годика, сидя на земле, складывает дощечки. «Что ты делаешь?» - спросил его отец. «Коробочку, - ответил ребенок, - чтобы кормить из нее папу с мамой, когда они состарятся».

Муж и жена молча переглянулись, потом заплакали, и с тех пор стали опять сажать старича за свой стол и никогда более не обращались с ним грубо.

# Апрель Пятница

#### 19 марта 1994 г. по ст.ст.

Мчч. Хрисанфа и Дарии (†283). Иконы Божией Матери, именуемой «Умиление», Смоленской (1103). Литургия Преждеосвященных Даров. На 6-м часе: Ис. 13, 2-13.

На веч.: Быт. 8, 4-21. Притч. 10,31 - 11,12

□ Великий пост

# Мир и клир

сочинениях святителя Кирилла Иерусалимского содержится важный комментарий на молитву Господню. Особенно интересно его толкование прошения о хлебе насущном:

«Хлеб обыкновенный не есть насущный, а сей святой хлеб есть насущный, то есть имеющий действие на сущность души. Сей хлеб не во чрево вмещается и потом выходит из него (Мф. 15, 17), но сообщается всему твоему составу, к пользе души и тела. А слово «днесь» употреблено вместо «ежедневно», как и Павел сказал: «наставляйте друг друга каждый день, доколе можно говорить ныне» (Евр. 3, 13).

«Насущный» по-гречески буквально «надсущный» или «сверхсущный». Св. Кирилл считает, что этот хлеб, «имеющий действие на сущность души», есть не что иное, как Евхаристия.

Здесь же мы узнаем, что во времена Кирилла люди принимали причастие не из лжицы (ложечки), но прямо в руки:

«Посему, приступая, не с разжатыми дланями рук, не с распростертыми перстами подходи, но левую соделав престолом для правой и согнув длань, прими тело Христово и скажи при сем: аминь. Потом, с осторожностью освятив очи прикосновением святого тела, приобщись, внимательно наблюдая, чтобы от него не утратить чего-либо. Ибо, если утратишь что, лишишься как бы собственного своего члена... После того, как приобщишься тела Христова, приступи и к чаше с кровию не с распростертыми руками, но в согбенном положении с поклонением и чествованием, говоря: аминь, освятись, причащаясь и крови Христовой».

Введение в употребление лжицы в VII веке было вызвано соображениями предосторожности. Церковь посещали огромные толпы людей, в большинстве своем невежественных и страдающих предрассудками. Это давало серьезные основания опасаться, что освященные Дары могут стать объектами злоупотребления или небрежности. Необходимо было какимто образом защитить таинства от использования не по назначению, поэтому обычай получения причастия в руки был упразднен.

В целом наплыв большого числа верующих в Церковь послужил причиной явления, называемого клерикализацией, то есть отделения духовенства от мирян, его обособления как особой привилегированной группы. Возможно, что эта эволюция была не только неизбежна, но и необходима по чисто пастырским и практическим соображениям. Духовенство по сей лень принимает причастие в руки и отлельно от мирян. Под это развитие было подведено и теоретическое обоснование, начался процесс клерикализании. Этот процесс расщепил Церковь на «мир» и «клир», вызвал к жизни целый ряд особенностей церковной архитектуры и народного благочестия и сильно повлиял на многие другие аспекты церковной жизни и учения.

Протонерей Иоанн Мейендорф

#### 20 марта 1994 г. по ст.ст.

Прпп. Иоанна, Сергия, Патрикия и прочих, во обители св. Саввы убиенных (†796).

• Поминовение усопших

Евр. 10, 32-38 (325 зач.); Мк. 2, 14-17 (8 зач.). За упокой: 1 Сол. 4, 13-17 (270 зач.); Ин. 5, 24-30 (16 зач.)

□ Великий пост

# Апрель Суббота

# Удивительный случай

оя матушка родимая, до сих здравствующая, рассказала следующий случай. Когда она была молодой, в доме

их умерла тетушка, женщина пожилых лет. Она была уложена во гроб и на другой день по смерти был назначен вынос тела в церковь с последующим погребением. Топилась печка, матушка моя принимала участие в обычной стряпне для поминок. «Только вдруг смотрим, - говорила матушка, - умершая раскинула сложенные на груди руки, открыла глаза и, приподнимая голову, как бы силится приподняться, но не может. Это сильно поразило всех нас, мы были ни живы, ни мертвы страсть как испугались!..».

- Подойдите, родимые! - вдруг слабым голосом заговорила ожившая. - Не бойтесь, я ведь живая! Подойдите ко мне!

Что делать? Все на цыпочках подошли ко гробу, а ожившая уже и руки подняла и снова просит помочь ей вылезти из гроба. Уже и не помню, как мы осмелились и вынесли ее из гроба. Она тотчас же велела позвать священника:

- Забыла грех, родимые, поскорее зовите батюшку - покаяться нужно.

Осмелившись и придя мало-помалу в себя, мы не утерпели, чтобы не спросить воскресшую: каково на том свете? Что она там видела?

- Горе грешникам, родимые мои! Батюшки мои - горе! Живите - Бога бойтесь и друг друга не обижайте, да усерднее молитесь и во грехах кайтесь. В особенности не забывайте раньше исповеди попросить прощения у обиженных вами.

При этом она усиленно вскрикнула: -О горе, горе грешникам - беда им там страшная!..

Больше она ничего не сказала и такой страх навела на всех, что мы и расспрашивать ее более уже боялись.

Священник тотчас пришел к ней, поисповедал, причастил, о чем-то они потолковали. После него она сказала только:

- Простите меня все, мои родимые, Христа ради! - и тут же отдала Богу душу свою.

Поминки наши в тот день нарушились, не до того уж всем было...

«О смерти»

• Зрелище смерти всегда поучительно. Какая бы она ни была, она всегда - чудо и таинство. Наша мысль, а если это близкий человек - наша любовь вместе с умирающим как будто переступает через эту грань, заглядывает в иной мир и удостоверяется в его существовании. Я испытал это впервые, когда кто-то при мне раздавил ногой и растер «в небытие» уховертку. Тогда впервые у меня стало отчетливо чувство, что ничего нельзя уничтожать, что это бессмыслица, непереносимая нашим умом и духом, что даже уховертка персшла в другой мир. исчезла из нашего плана бытия, но не уничтожилась.

о. Александр Ельчанинов

# Апрель 9 Суббота

#### 27 марта 1994 г. по ст.ст.

Мц. Матроны Солунской (III-IV вв.). Мчч. Мануила и Феодосия (†304). 
● Поминовение усопших.

Евр. 6, 9-12 (313 зач.); Мк. 7, 31-37 (31 зач.) За упокой: 1 Кор. 15, 47-57 (163 зач.); Ин. 5, 24-30 (16 зач.)

□ Великий пост

# Когда молишься о душе усопшего

огда будешь молиться о душе усопшего, принудь себя помолиться о ней, памятуя, что это существенный долг твой, а не одного священника. Вообрази, как необходим усопшему покой и как нуждается он в молитве за него живых, будучи членом единого тела Церкви. Много значит перед Владыкой молитва веры и любви за усопшего.

- Молись Господу об успокоении усопших праотец, отец и братий своих ежедневно утром и вечером, да живет в тебе память смертная и да не угаснет в тебе надежда на будущую жизнь после смерти, да смиряется дух твой ежедневно мыслию о скоропреходящем житии твоем.
- Когда мы в первый раз или нечасто читаем какие-либо молитвы, тогда по новости их мы охотно, с великим чувством читаем их, то потом чем чаще их повторяем, тем менее чувствуем охоты. Они перестают занимать нас, и мы с трудом преодолеваем себя, чтобы читать их с прежним чувством. Против этого надо вот что. Нужно представить, что мы в первый раз читаем прекрасные молитвы, к коим привыкли и которые так сильно занимали нас в первое время. Вдумываться сердцем в каждое слово и дорожить каждым словом. Это явление в нашей душе есть следствие первородного греха - следствие первоначальной неустойчивости нашей в истине. И доселе не можем мы непоколебимо установиться в истине: лишь станем, а затем скоро и поколеблемся

в ней. Так часто бывает относительно молитвы, так бывает и относительно веры, дружбы с людьми, любви к Богу и ближнему и вообще добродетели. Везде мы оказываемся неустойчивыми в истине.

• Просишь другим жития и веры, и разума духовного - искренно ли, не лицемерно ли, не языком ли одним просишь? Желаешь ли им этого преуспеяния от всей души? Преуспеваешь ли сам? Не пребываешь ли сам в страстях? Смотри, Владыка все зрит Своими светлейшими очами. Надо умеючи просить Его, в простоте сердца, духом горящим.

#### Св. Иоанн Кронштадтский

- Всякая плоть трава, и вся красота ее как цвет полевой (Ис. 40, 6).
- Всякая слава человеческая яко цвет цветет.
  - Не живем, а дни провожаем.
- Живешь, не оглянешься, помрешь, не спохватишься.
- Человек, рожденный женою, краткодневен и пресыщен печалями: как цветок, он выходит и опадает; убегает, как тень, и не останавливается (Иов. 14, 1-2).
  - Веку мало, да горя много.
  - Век прожить не поле перейти.
  - Век живучи, спотыкаешься идучи.
- Человек подобен дуновению; дни его как уклоняющаяся тень (Пс. 143, 4).
  - Час от часу, а к смерти ближе.
  - Не человек гонит, а время.
- День да ночь сутки прочь, а все к смерти ближе.

#### 28 марта 1994 г. по ст.ст.

Неделя 4-я Великого поста. Прп. Иоанна Лествичника. Прп. Илариона Нового (†ок. 754). Прп. Стефана чудотворца (†ок. 815). Литургия св. Василия Великого. Утр.: Ин. 21, 15-25. Лит.: Евр. 6, 13-20 (314 зач.); Мк. 9, 17-31 (40 зач.).

Прп.: Еф. 5, 9-19 (229 зач.); Мф. 4,25 - 5,12 (10 зач.)

Воскресенье

Апрель

🔲 Великий пост

# Есть ли в храме благодать?

озлюбленные братья и сестры, мы живем в очень трудное, тревожное для всех нас время, и самым большим непугом, как мне кажется, является то, что мы, пастыри Церкви, бываем небрежны к своему долгу священнослужителя. Много у нас в обществе недостатков. Да, оскудела вера, оскудело благочестие, и тем не менее, существуют храмы, совершаются богослужения, и эти храмы посещаются людьми. Люди приносят свои деньги. На эти средства содержатся храмы и священнослужители. И прежде всего на нас, пастырях Церкви, лежит немалая ответственность за то, что происходит в нашем обществе. Каковы пастыри - такова и паства. А паства на сегодня мятежная, беспечная к своему духовному состоянию, и за все это мы, священнослужители, дадим ответ перед Пастыреначальником нашим Господом и Спасителем.

Казалось бы, каждый из нас, священнослужителей и монашествующих, добровольно взял на себя это нелегкое бремя служения Богу и людям. Но ночему мы так беспечны в своем поведении в храме Божием? Почему мы так неблительны, невнимательны к **своему** поведению? Каждый раз, когда **вкожу** в храм или выхожу из него, я соприкасаюсь с разговаривающим или священнослужителем, или монашествующим, или мирянином. Нельзя во ремя службы, да и после службы, разговаривать в храме Божием! И ольше всего я скорблю о том, когда вященнослужители, стоя на клиросе, до службы, а иногда и во время службы, на фоне иконостаса беспечно разговаривают. По всей видимости, шутят, улыбаются и ведь, наверно, думают, что ничего плохого они не делают. Это очень опасно, это очень греховно, ибо мы, священнослужители, должны подавать пример нашей пастве. Если мы сами разговариваем в храме - в алтаре ли, на клиросе ли, - как мы можем требовать того, чтобы правильно вела себя паства?

В храме Божием, как известно, нельзя озираться по сторонам. Но вы посмотрите на нас! Мы, стоя у Престола, мотаем головой направо и налево. Все это говорит о нашей внутренней опустошенности. Но если мы опустошены, то где же тогда искать благодати? Есть ли на сегодня благодать в храмах Божиих? Да, есть для тех, кто приходит в храм со страхом Божиим, с благоговением, кто открыт для молитвы чистым сердцем. Благодать исходит не от нас - недостойных служителей алтаря Господня, - а изливается через Таинства Церкви Самим Господом нашим Иисусом Христом. Он - единый истинный Пастырь, положивший душу Свою за паству, за овец! Он Сам совершает службу, и Дух Святой, сшедший в день Святой Пятилесятницы от Отца Небесного и почивший на апостолах - проповедников Христова учения, изливается на верующих по их вере, по их усердию, по их нравственной чистоте.

Архиепископ Хризостом

#### Апрель

17

Воскресенье

#### 4 апреля 1994 г. по ст.ст.

Неделя 5-я Великого поста. Прп. Марии Египетской (†522). Прп. Иосифа песнописца (†883). Прп. Георгия, иже в Малеи (ІХ в.). Прп. Зосимы (†ок. 560). Литургия св. Василия Великого. Утр.: Мф. 28, 16-20. Лит.: Евр. 9, 11-14 (321 зач.); Мк. 10, 32-45 (47 зач.). Прп.: Гал. 3, 23-29 (208 зач.); Лк. 7, 36-50 (33 зач.)

□ Великий пост

# По глаголу Твоему с миром

рошел год. Авва Зосима исполнил обещание, данное преподобной Марии Египетской: когда приблизился день воспоминания Тайной Вечери, вышел из монастыря к Иордану и сел на берегу в ожидании.

Святая медлила, и авва Зосима молил Бога, чтобы Он не лишил его встречи с подвижницей. Наконец преподобная пришла и стала по ту сторону реки.

Радуясь, преподобный Зосима поднялся и славил Бога. Ему пришла мысль: как она сможет без лодки перебраться через Иордан? Но преподобная, крестным знамением осенив Иордан, быстро пошла по воде. Когда же старец хотел поклониться ей, она запретила ему, крикнув с середины реки: «Что творишь, авва? Ведь ты иерей, носитель великих Тайн Божиих».

Перейдя реку, преподобная сказала авве Зосиме: «Благослови, отче». Он же отвечал ей с трепетом, ужаснувшись о дивном видении: «Воистину неложен Бог, обещавший уподобить Себе всех очищающихся, насколько это возможно смертным. Слава Тебе, Христе Боже наш, показавшему мне через святую рабу Свою, как далеко отстою от меры совершенства».

После этого преподобная просила его прочитать «Верую» и «Отче наш». По окончании молитвы она, причастившись Святых Страшных Христовых Тайн, простерла руки к небу и со слезами и трепетом произнесла молитву святого Симеона Богоприимца:

«Ныне отпущаеши рабу Твою, Владыко, по глаголу Твоему с миром, яко видеста очи мои спасение Твое».

... Прошел еще один год, и авва Зосима снова отправился в пустыню. Молясь, он дошел до иссожиего потока, на восточной стороне которого увидел святую подвижницу. Она лежала мертва, со сложенными, как подобает, на груди руками, лицом обращенная к Востоку.

Авва Зосима омыл слезами ее стопы, не дерзая касаться тела, долго плакал над усопшей подвижницей и стал петь псалмы, подобающие скорби о кончине праведных, и читать погребальные молитвы. Но он сомневался, угодно ли будет преподобной, если он погребет ее.

Только он это помыслил, как увидел, что у главы ее начертано: «Погреби, авва Зосима, на этом месте тело смиренной Марии. Воздай персть персти. Моли Господа за меня, преставльшуюся месяца апреля в первый день, в самую ночь спасительных страданий Христовых, по причащении Божественной Тайной Вечери».

Прочитав эту надпись, авва Зосима удивился сначала, кто мог сделать ее, ибо сама подвижница не знала грамоты. Но он был рад, наконец, узнать ее имя. Понял авва Зосима, что преподобная Мария, причастившись Святых Тайн на Иордане из его рук, во мгновение прошла свой дальнейший пустынный путь, которым он, Зосима, шествовал двадцать дней, и тотчас отошла ко Господу.

«Минея»

#### 5 апреля 1994 г. по ст.ст.

6-я седмица Великого поста (седмица ва́ий). Перенесение мощей свт. Иова, патриарха Московского и всея Руси (1652). Мчч. Агафопода диакона, Феодула чтеца и иже с ними († ок. 303). Прп. Пуплия Египетского (IV в.). На 6-м часе: Ис. 48,17 - 49,4. На веч.: Быт. 27, 1-41. Притч. 19, 16-25

сли у мужа все вовремя при-

18 Понедельник

Апрель

□ Великий пост

# Как сохранить бочку осетрины?

пасено: и рожь, и пшеница, и овес, и гречка, и толокно, и ячмень, и солод, и горох, и конопля, - тогда в пост всякие яства, переменяя, каждый день готовит жена со слугами; и семья сыта и довольна, и гостя накормят без убытка. А захочет хозяин какой постной еды, то и готовит: масло конопляное, крупа - все дома, и мука, и всякие пироги, и разные блины печет, и сочни, и рулеты, и всякие каши, и лапшу гороховую, и цеженый горох и яства: пироги с блинами и с грибами, и с рыжиками, и с груздями, и с маком, и с кашей, и с репой, и с капустой, и с чем Бог послал, или орешки в сахаре, или сдобные пироги.

И у хорошего хозяина и хозяйственной жены если припасено вовремя когда рыбу свежую купив, иную солит, иную вялит, иную проваривает, иную мелко сушит, какую и муку истолчет и в постные щи подсыпает, если нравится. А то и в постные дни для гостей и для себя, когда свежей рыбы нет, сперва на столе редька, хрен, капуста, крепкий рассол и иные овощи, что Бог послал, а там и икра, и рыба вяленая, и сущеная, и вареная; и уха из вяленой, и копченой, и вареной рыбы, и всякие потроха из немецких сельдей, и из снетков, и в рассоле, и в пирогах, и в каше, и в овощах - всякой снеди, всякой постной еды в добром хозяйстве много. И все Бог послал, дома, ничего не берешь на рынке.

А брусничная вода, и вишни в патоке, и малиновый морс, и всякие сладости, и яблоки, и груши моченые в патоке, и пастилы, и левашники - и себе, и гостям, и больному всегда есть, если вовремя припасены. Если же нуждающемуся, и больному, и роженице, и заезжему человеку что подадут - великая за это награда от Бога.

А которой рыбы нет в запасе или запас издержался, а бочки одному не одолеть купить, то возьми товарища или двух - бочку осетрины, или белужины, или сельдей, или икры, или какой-нибудь рыбы купите вместе. Тогда с рубля пять алтын сбережешь.

Если не будет чего в запасе, а для гостя или себе понадобится что купить, того на рынке не сыщешь, а если и достанешь не в пору - и тебе втридорога, и не мил кус.

«Домострой»

• В основу определения даты празднования Пасхи положено следующее правило - она отмечается в первое воскресенье после первого полнолуния по прошествии весениего равноденствия. Но с той поправкой, что Пасха христианская всегда совершается после пасхи иудейской. Евреи же в отдельные годы отмечают свою пасху позже, после так называемого условного равноденствия. Соответственно на более позднее время передвигается и православная Пасха.



#### 26 апреля 1994 г. по ст.ст.

Седмина 2-я по Пасхе. Сщич. Василия, еп. Амасийского (†ок. 322). Свт. Стефана, еп. Великопермского (†1396). Прав. Глафиры девы (†322). Прп. Иоанникия Девиченского (XIII в.) (Серб.). Деян. 3, 19-26 (9 зач.); Ин. 2, 1-11 (6 зач.)

# Воспоминания фронтовика

сорок первом году, как война грянула, я сразу же добровольцем пошел. Сильный, здоровый - назначили меня в разведку. Целый год воевал, и все благополучно, ни ранения, ни царапины серьезной. Тогда думал - везло. Убило командира у нас снарядом, назначили нового лейтенанта. Увидели мы в нем этакого интеллигента, чистоплюя, или, как тогда говорили, «из чистеньких». Невысокий, худощавый, щупленький, разговор ведет культурно, без ругательств. Задание дает, словно чертеж выписывает, точно, ясно, требовательно. Нам-то, обстрелянным солдатам, показался он хлипким, несерьезным. Сидя-то в блиндаже, каждый распоряжаться может, а как в разведке себя покажет? Но удивил нас в первый же выход в разведку. Про хорошего солдата говорят - не воевал, а работал. Лейтенант наш именно работал, как артист. Бесстрашен, осторожен, аккуратен. Ходит, как кошка, ползает по земле, словно змея. Солдат бережет, сам за других не прячется, а старается где надо первым идти.

Недели через три пошли мы в дальнюю разведку по немецким тылам. Трудный, опасный поход. Обыкновенно уйдут группой человек шестъдесять, данные по рации сообщают, но в большинстве случаев назад не возвращались - гибли.

Вышло нас с лейтенантом восемь человек, прошли линию фронта - двоих

потеряли. Оторвались от немцев, зашли в тыл к ним, благо местность лесистая, и стали вести разведку. Ходили шесть дней, каждый день сведения по рации передавали, но потеряли в стычках с немцами еще троих. Осталось нас трое: лейтенант Александр Андреевич Каменев, сержант Серегин и я. Получили приказ идти к своим. Легко сказать - идти! Немцы нас ищут, ловят. Они ведь тоже не промах. Пробрались к переднему краю, дождались ночи, залегли, изучаем обстановку. Где перейти? Выползли на нейтральную полосу, тут-то нас немцы и обнаружили. Залегли мы в воронку. Начали немцы артиллерийский обстрел полосы, повесили над головами осветительные ракеты и поливают пулеметным огнем. Тут-то меня и контузило. Серегин из воронки незаметно ухитрился уползти к нашим, а я с лейтенантом остался. Я почти все время терял сознание, лейтенанта легко ранили в ногу. Пришел я на мгновение в себя и подумал - уползет он, как Серегин. Понимаю, что и выхода у него другого нет. Расстелил он плащ-палатку, меня на нее затолкал - неудобно все делать, воронка неглубокая...

Ребята потом рассказывали, что никто понять не мог, как меня, такого здорового, щупленький лейтенант доволок. Разговору об этом в части было много.

(Продолжение на страницах 139-143)

#### 27 апреля 1994 г. по ст.ст.

Радоница. Поминовение усопших. Ап. и сщмч. Симеона, сродника Господня (†107). Прп. Стефана, игум. Печерского, еп. Владимиро-Волынского (†1094). Прав. Евлогия странноприимца (IV в.). Деян. 4, 1-10 (10 зач.); Ин. 3, 16-21 (10 зач.)



### В память об усопшем

ак и вселенские родительские субботы, вторник 2-й седмицы по Пасхе специально установлен для общецерковного поминовения усопших. Именно сегодня, а не в самый день Пасхи, следует посещать могилы родных и близких. При этом не нужно устраивать на кладбище поминальной трапезы. Тем, кто уже окончил земной путь, необжодимы не пища и питие, а наши искренние молитвы об успокоении их душ.

Слово «панихида» в переводе с греческого языка означает «всенощное бдение». Название свидетельствует о древности этого чина молитвословий. В первые века христианства, в период жестоких гонений, христиане ночью молились об усопших, а на заре предавали их останки земле, веруя, что души усопших возносятся ко Господу в вечное Царство света, мира и блаженства.

Панихиды совершаются в доме, где находится тело усопшего, в храме и на могиле в третий, девятый, сороковой дни после смерти христианина, а также в годовщину его смерти, в день рождения и тезоименитства (день Ангела).

Панихида по своей структуре представляет собой заупокойную утреню с литией. Ее последование изложено в Требнике и некоторых изданиях молитвословов.

Литию (в переводе с греческого «усиленное моление») совершают перед выносом тела из дома, при встрече тела в притворе храма, по возвращении родных в дом после погребения, а также по желанию священника и просьбе верующих, после вечерни, утрени, по заамвонной молитве в конце литургии.

В память об усопшем принято приготовлять и поставлять в храме при совершении панихиды и литии на особом столике коливо, иначе называемое кутией, - сваренные зерна пшеницы, смешанные с медом. Зерна заключают в себе сокрытую жизнь чтобы дать плод, они должны оказаться в земле и истлеть. И тело умершего предается земле, чтобы истлеть и в свое время восстать нетленным для будущей жизни (1 Кор. 15, 36-38). Мед знаменует духовную сладость благ Жизни Вечной.

В Православной Церкви существует благочестивый обычай чтения Псалтири над телом почившего христианина. Оно начинается дома, у тела усопшего, после совершения Последования по исходе души от тела. Как правило, чтение Псалтири начинает кто-либо из старших, либо это священник, либо старший в родстве. Иногда приглашают для этого особого чтеца, который и совершает чтение Псалтири до выноса тела из дома в храм.

Читать Псалтирь может любой благочестивый христианин или христианка, имеющие навык безошибочного чтения. Читающий псалмы стоит в ногах у гроба усопшего.

# Май

Воскресенье

2 мая 1994 г. по ст.ст.

Неделя 3-я по Пасхе, свв. жен-мироносиц. Праведных Иосифа Аримафейского и Никодима. Свт. Афанасия Великого (†373). Перенесение мощей бливв. князей Российских Бориса и Глеба, во святом крещении Романа и Давида (1072 и 1115). Путиловской иконы Божией Матери (1635). Утр.: Мк. 16, 9-20. Деян. 6, 1-7 (16 зач.); Мк. 15,43 - 16,8 (69 зач.)

# Из творений св. Афанасия Великого

в них оставалось, тогда род человеческий растлевался, словесный же и по образу созданный человек исчезал, и Богом совершенное дело гибло. Потому что смерть превозмогала над нами уже по силе закона, и невозможно было избежать закона, так как он, по причине преступления, поставлен был Богом. Выходило нечто в подлинном смысле ни с чем не сообразное и вместе с тем неприличное.

огда же смерть более и более

овладевала людьми и тление

Ни с чем не сообразно было Богу, изрекши слово, солгать. Тогда не было бы в Боге правды, если бы, когда сказано Богом, что умрешь, человек не умер. Но также и неприлично было, чтобы однажды сотворенные разумные существа и причастные Слова Его погибли и чрез тление опять обратились в небытие. Это недостойно было бы благости Божией, чтобы сотворенное Богом растлевалось от обольщения людей дьяволом. С другой стороны, самое неприличное в людях или по собственному их нерадению, или по бесовскому обольщению уничтожиться Божию художеству.

Итак, когда истлевали словесные твари и гибли такие Божия произведения, что надлежало сделать Богу, который благ? Попустить ли, чтоб тление над ними превозмогло и смерть ими обладала? Какая же была нужда сотворить их в начале? Надлежало бы лучше не творить, нежели сотворенным оставаться непризренными и гиб-

нуть. Если Бог, сотворив, оставляет без внимания и произведение Его истлевает, то из такого нерадения в большей мере познается бессилие, а не благость Божия, нежели когда бы не сотворил Он людей в начале... Итак, надлежало не попускать, чтоб люди поглощались тлением, потому что это было бы неприлично Божией благости и недостойно ее.

Посему-то бесплотное, нетленное, невещественное Божие Слово приходит в нашу область, от которой и прежде не было далеким, потому что ни одна часть творения не осталась лишенною Его, но, пребывая с Отцом своим, наполняет Оно и всю вселенную во всех частях ее.

#### Праздник женского служения

Сегодня - неделя (воскресенье) жен-мироносиц, Праздник женского служения Богу и человеку во всех его формах.

Среди сопровождавших Иисуса Христа были и женщины, воспринявшие Его учение и посвятившие свою жизнь Ему. За свои добродетели жены-мироносицы, как именует их Церковь, посвятившая их памяти второе воскресение после Пасхи, первыми сподобились увидеть воскресшего Господа. Спаситель, воскреснув из мертвых, явился женам-мироносицам и послал их возвестить радость Его ученикам. Вера, любовь и верность женщин приобщили их к радости воскресения и возвели в апостольское достоинство.

#### 3 мая 1994 г. по ст.ст.

Седмица 3-я по Пасхе. Мчч. Тимофея и Мавры (†ок. 286). Прп. Феодосия, игум. Киево-Печерского (†1074). Прп. Петра чудотворца, еп. Аргосского (Х в.). Икон Божией Матери: Успения Киево-Печерской (1073), Печерской (1085) и Свенской (1288). Деян. 6,8 - 7,5; 7, 47-60 (17 зач.); Ин. 4, 46-54 (13 зач.). Прп.: Евр. 13, 7-16 (334 зач.); Мф. 11, 27-30 (43 зач.)

Май 16 Понедельник

### Воспоминания фронтовика

тлежался я - и опять в разведку. Смотрю на лейтенанта влюбленными глазами. Стал благодарить его, а он мне с улыбкой отвечает: «Видишь, Платон, Бог-то нам помог!» Мне его ответ шуткой показался. Стояли мы тогда в обороне, силы накапливали всем фронтом. Послали нас опять по тылам. Для меня тот поход оказался исключительным, так как это было в какой-то степени началом моей новой жизни. Это была та ступень, с высоты которой я должен был осмыслить, что живу не так, как надо. Забрались мы в этом разведпоиске километров за тридцать от фронта. Добрались до какого-то села. Попошли, на окраине церковь стоит, почти у самого леса. Четверо солдат пошли на разведку к селу, а я с лейтенантом - к церкви.

Тихо, тихо кругом, луна неярко светила, и крест с куполом от этого сверкали серебристо-синеватым светом, и мне думалось, что нет и не должно быть сейчас никакой войны, гле люди режут, быот и убивают друг друга. Но автомат висел на шее, сбоку на ремне армейский кинжал, сзади автоматные диски, и со всех сторон окружила притаившаяся смерть. Лейтенант пошел к церкви, прячась за деревьями, а я стал обходить погост, но не дошел и вернулся назад. Смотрю, стоит лейтенант у дерева, смотрит на церковь и крестится. Голова поднята, крестится медленно, истово и что-то полушепотом произносит. Удивился я этому страшно. Лейтенант образованный, бесстрашный, хороший солдат - и вдруг такая темнота, несознательность. Хрустнул я веткой, подошел и сказал шепотом: «Товарищ лейтенант, а вы, оказывается, в богов верите!» Испуганно повернулся он ко мне, но потом овладел собой и ответил: «Не в богов верю, а в Бога». И легла после этого случая между лейтенантом и мною какая-то настороженность и неловерие.

Долго рассказывать, но вернулись, как уже говорил, без потерь, а испытали много. Все считали, что нам везет, а теперь я думаю, что было это Божие произволение.

Вернулись, а меня одна мысль все время мучает, не дает покоя. Не может настоящий советский человек верить в Бога, тем более образованный, потому что должен он был прочесть труды Емельяна Ярославского, Скворцова-Степанова, где с предельной ясностью доказано, что Бога нет, а если кто и верит, то придерживается буржуазных воззрений и тогда является врагом.

Думаю: шкура овечья на волчьем обличье на лейтенанте одета. Притворяется. Храбрый, это верно, меня спас, поиски были удачные. Камуфляж, маскировка все это, для какого-то большого дела задумана. Враг-то расчетливый, хитрый. Не могу успокоиться. Пошел в особый отдел.

(Продолжение следует)

# Май 17 Вторник

#### 4 мая 1994 г. по ст.ст.

Мц. Пелагии, девы Тарсийской (†ок. 290). Прпп. Никиты, Кирилла, Никифора, Климента и Исаакия, братьев Алфановый (Сокольницких) в Новгороде (XIV-XV вв.). Сщмч. Еразма (†303). Старорусской иконы Божией Матери (1570). Деян. 8, 5-17 (18 зач.); Ин. 6, 27-33 (20 зач.)

# Воспоминания фронтовика

ачальник особого отдела у нас был майор, латыш, сум-рачный и всегда внешне усталый. Майор посмотрел на ме-

ня и сказал: «Слушай, Скорино! Я о делах разведки много знаю, о тебе с лейтенантом тоже, но скажи мне, что у тебя: голова или пустой котелок? - и постучал пальцем по лбу. - Дурак ты! Ну что, верующий, крестился на церковь, разве в этом дело? Ты его дела видел, с ним работал? Тебя спас, сведения для командования принес, а им цены нет!»...

Через неделю опять послали нас по тылам немцев. Лейтенант меня с собой взял. Два дня ходили, больше ночью. Засекали объекты обороны, расположение частей. Наткнулись на большое танковое соединение, пытались силы определить, но в конце концов сами с трудом спаслись. Долго уходили, петляли всячески, но ушли. Разыскали в лесу овражек, там листья сухие скопились, забрались в них, лежим. Устали, решили по очереди спать, но ни тому, ни другому не спится. Эх, думаю, была не была, скажу лейтенанту, что был в особом отделе и о нем говорил и как я сам к вере отношусь. Рассказал. Молчит лейтенант, будто заснул. Потом вдруг спросил: «А ты знаешь, что такое вера?» И, не дожидаясь моего ответа, начал говорить.

Рассказывает, и стало перед мной открываться что-то новое. Вначале

показалось увлекательной, доброй и ласковой сказкой - это о жизни Иисуса Христа говорил, а потом, когда перешел к самому смыслу христианства, потрясло меня. Рассказал о совершенстве человека, добре, эле, стремлении человека к совершению добра. Объяснил, что такое молитва. Сказал о неверии и антирелигиозной пропаганде. И увидел я религию, веру совершенно не такой, как представлял раньше, не увидел обмана, темноты, лживости. Часа три проговорили мы, пока рассвет не обозначился.

Я только спросил его: «А вот про попов говорят, что жулики они и проходимцы, как же это с верой совместить?» Ответил лейтенант: «Многое, что про священников говорят, ложь, но было много и из них плохих. Ко всякому хорошему делу всегда могут из корысти пристать нечестивые и плохие люди». - «Вы не из поповских детей, товарищ лейтенант?» - «Нет, не из поповских, отец врач, мать учительница, оба верующие, и я только верой живу и держусь, а что ты в особый отдел пошел и обо мне говорил, так это не без воли Божией. Сам услышал, что майор про людей говорил. Там тоже люди есть, и неплохие».

**Крепко** в душу запал мне этот разговор.

(Продолжение следует)

#### 5 мая 1994 г. по ст.ст.

Мц.Ирины (I-II вв.). Обретение мощей прп. Иакова Железноборовского. Деян. 8, 18-25 (19 зач.); Ин. 6, 35-39 (21 зач.) ☐ **Лень постный**  Май 18 Среда

# Воспоминания фронтовика

тгремела война, демобилизовался я из-под Берлина и приехал в свой Ленинград - и прямо, можно сказать, сходу, в семинарию.

Пришел, документы взяли, посмотрели и вернули. Я туда, я сюда почему-то не принимают... Наконец, отдал, и вдруг вызывают в военкомат, да и в другие учреждения вызывали. Стыдят, смеются, уговаривают: «Слушай, Скорино, ты с ума сошел! Кавалер полного набора орденов Славы, других куча, звание старший лейтенант, а ты в попы! Армию порочишь!»

Поступил все-таки. Нелегко учение мне давалосъ, знаний мало, образование - только семилетка, да и то давно кончил. Очень трудно было, да иногда и нарочно кто-то мешал.

Кончил семинарию, захотел в монахи, но тут меня в семинарии на смех подняли: «Куда ты такой здоровый и во многом еще неопытный и - в монахи! Женись, священником будешь!» Откровенно говоря, правы мои наставники оказались - не годился я, конечно, для монашеской жизни, да и где я мог к ней готовиться?

Жениться надо, а я учусь в семинарии, никуда не ходил и ни одну девушку не знаю. Назначение мне дают под Иркутск, а я еще не иерей. Надо невесту искать. Раньше, до войны, много знакомых было в городе, а за эти годы растерял и, учась в семинарии,

женщинами не интересовался, о женитьбе не думал, хотя и знал, что для священника это необходимо.

Где невесту искать? Пошел в храм и стал молиться, у Господа просить. Долго молился, вышел на улицу, смотрю, на одной ноге кто-то ковыляет, обгоняю - бывший капитан из нашего полка.

Забыл сказать, что войну-то я закончил старшим лейтенантом, а начал солдатом.

Я к капитану бросился. Обрадовался, меня к себе пригласил. Разговорились про дела минувших дней, про сегодняшние житейские. Капитан балагур, весельчак, человек добрый, гостеприимный. Рассказываю, что семинарию кончил, должен быть священником, но жениться надо. Вижу, из всего моего разговора понял капитан, что мне жениться надо, а остальное за шутку принял. «Есть невеста! - кричит, - Нинка моя двоюродная!»

Познакомился я с ней дня через два, понравилась, и, кажется, я ей. Решил жениться, сделал через некоторое время предложение, о себе рассказал.

Вначале, что я в священники готовлюсь, тоже не поверила, потом задумалась и дала согласие, только сказала: «Платон, а я-то неверующая». Ну, думал, неверующая, а каким я раньше был?

(Продолжение следует)

Май 19 Четверг

#### 6 мая 1994 г. по ст.ст.

Прав. Иова Многострадального (†ок. 2000-1500 до Р.Х.). Прп. Михея Радонежского (†1385). Мчч. Варвара воина, Вакха, Каллимаха и Дионисия (†ок. 362). Мч. Варвара, бывшего разбойника. Деян. 8, 26-39 (20 зач.); Ин. 6, 40-44 (22 зач.)

# Воспоминания фронтовика

под Иркутск. Село большое, церковь закрыта за смертью священника. Запущена, частично разрушена. Кое-как навел порядок, две старушки помогали. Начал служить, а народу только три человека. Страшно стало. Где же прихожане? Но решил служить ежедневно. Неделю, месяц, три служу, никто не идет. Впал в отчаяние. Поехал к владыке в город, рассказываю, что служу, а храм пустой. Что делать? Владыка выслушал и благословил служить, сказав: «Господь милостив, все в свое время будет».

тал я священником и уехал

Зашел я, уйдя от владыки, в городскую церковь, дождался конца службы и подощел к старику-священнику, рассказал ему свои горести. Позвал он меня к себе домой, обласкал и сказал: «Господь призвал вас на путь иерейства, Он не оставит вас. Все хорошо будет - прихожане придут и жена приедет. Молитесь больше». Подружился я с о. Петром, часто приезжал к нему. Многим он меня поддерживал. Духовной жизни был человек.

Прошло полгода, а прихожан только восемь человек. Я все служу. Материально стало трудно, буквально жить не на что. В свободное время стал подрабатывать, то крышу покрою, то сруб поправлю, то где-нибудь слесарной работой займусь. Во время работы с хозяевами поговоришь, им, конечно, интересно с попом разговор затеять. О

вере, бывало, начинали спрашивать, я, конечно, рассказывал, стали прислушиваться, в церковь заходить. Сперва просто посмотреть, а потом и молиться.

Работу, конечно, делал честно, аккуратно, не хвалюсь - бывало, сделаешь, сам удивляещься. Завод ленинградский меня к этому приучил. Заказчиков - хоть отбавляй!

И к концу года в храм стало приходить уже человек восемьдесятдевяносто, в основном пожилые, а во втором году и молодежь пошла.

Первое время в селе отнеслись ко мне плохо, идешь по улице - мальчишки кричат: «Идет поп бритый лоб!» Часто просто бранными словами ругали. Молодежь задирала, смеялась. Придут в церковь, хохочут, мешают службе. Я вежливо их прощу, уйдут, ругаясь. Решили, что я безответный.

За год моей жизни в селе избили меня очень сильно ребята. Шел я вечером, вот и напали. Они бьют, а я только прошу - не надо, а им смех попа бить. Очень трудно было. Без Нины беспрерывно скучал, но, наконец, жена приехала. Рад был очень, а она сперва приуныла, не представляла своей жизни в деревне со священником.

У Нины диплом инженера, устроилась мастером на большой молочный завод в нашем селе. Взяли охотно, хотя и придирались потом, что жена попа.

(Продолжение следует)

#### 7 мая 1994 г. по ст.ст.

Воспоминание явления на небе Креста Господня в Иерусалиме (351). Мч. Акакия сотника (†303). Прп. Нила Сорского (†1508). Любечской (ХІ в.) и Жировицкой (1470) икон Божией Матери. Деян. 8, 26-39 (20 зач.); Ин. 6, 40-44 (22 зач.)

□ День постный

Май **20** Пятница

# Воспоминания фронтовика

днажды шли мы с женой вечером, напали на нас четверо подвыпивших ребят, меня трое бить начали, а четвертый пристал к Нине. Я прошу их оставить, Нина кричит: «Спасите!» Ребята быот меня, а там жену на землю валят. Двое каких-то ребят в сторонке стоят. Эх, думаю, отец Платон, ты же разведчиком был, в специальной школе учился разным приемам, да и силушкой тебя Бог не обидел. Развернулся во всю. Простите за слова фронтовые, не священнику их говорить, но «дал им прикурить». Кого через голову, кого в солнечное сплетение, а третьего ребром ладони по шее, потом бросился к тому, который на Нину напал. Разъярился до предела, избил четвертого парня и в кусты кинул. Нина стоит, понять ничего не может. Двое ребят, что в стороне стояли, бросились было своим помогать, но, когда я одному наподдал, убежали. Собрал я подбитых ребят да здорово им еще дал. Главное, все неожиданно для них случилось, не ждали отпора, думали, тюфяк поп, безответный. Собрал и решил проучить. Стыдно теперь вспомнить, но заставил их метров пятьдесят ползти на карачках.

После этого случая относиться ко мне в селе стали лучше, а ребята, которых я побил, как-то подошли ко мне и сказали: «Мы, товарищ Платон, не знали, что вы спортсмен, а думали, что только некультурный поп». Одного парня я года через два венчал, а

другого крестил. Понимаю, осудите вы меня за эту драку, не иерею это делать, но выхода не было. Если бы один шел, а то с женой. Потом ездил, владыке рассказывал, он очень смеялся и сказал: «В данном случае правильно поступил, а вообще-то силушку не применяй. Господь простит!»

Несколько лет в селе прожили. В 1955 году отмечали девятого мая десятилетие Победы над Германией. Председатель колхоза и председатель сельсовета были старые солдаты. Объявили: будет торжественное собрание в клубе, приглашаются все бывшие фронтовики, и обязательно с орденами. Стали фронтовики выступать с воспоминаниями, я подумал-подумал и тоже выступил. Конечно, понимал, что все это может кончиться для меня большими неприятностями у уполномоченного по делам Церкви и у епархиального начальства, но хотелось мне народу показать, что верующие и священники не темные и глупые люди, а действительно верят в Бога, идут к Нему, преодолевая все, и не преследуют каких-то корыстных целей...

Двенадцать лет прожил я в этом селе. Последние годы храм всегда был полон народу, относились ко мне хорошо, и власти особенно не притесняли.

#### «Отец Арсений», Самиздат

• «Воспоминания фронтовика» печатаются на страницах 132, 139-143.

# Май 25 Среда

#### 12 мая 1994 г. по ст.ст.

Преполовение Пятидесятницы. Свт. Епифания, еп. Кипрского (†403). Свт. Германа, патр. Константино-польского (†740). Прославление сщмч. Ермогена, патр. Московского и всея России, чудотворца (1913). Деян. 14, 6-18 (34 зач.); Ин. 7, 14-30 (26 зач.). Сщмч.: Евр. 13, 7-16 (334 зач.); Лк. 12, 32-40 (67 зач.)

□ День постный

# Нет сил - такая тоска!

еня долгое время одолевала тоска. Такая тоска, что я не знал, что делать. К кому я ни обращался, никто не давал мне совета, откуда такая тоска. Я пытался пить, напиваться до бессознания, чтоб забыться, но после пьянки тоска еще более усиливалась. Пытался я увлечься работой, старался быть общественником. Скажу, что на какое-то время даже забывался, но тоска как будто дразнила меня: «Что, пытаешься скрыться? Нет, я тут как тут», - и настолько усиливалась, что все у меня валилось из рук и я с остервенением бросал работу и по целым неделям не выходил на производство, лежал и думал, отчего такая тоска? Хотелось грызть себя. Пытался покончить с собой. Не знаю, почему не покончил.

Обратился к врачу-психиатру. Тот сначала дал мне снотворное, я в самом деле спал плохо, но, проснувшись после снотворных, чувствовал себя совершенно разбитым и тоска еще больше усиливалась. Скажу прямо, что я был на грани сумасшествия. Но сумасшедшим, конечно, не был, я, как говорится, здраво рассуждал, поступки мои были вполне осознанными, во всем отдавал себе отчет. К сожалению, должен сознаться, что я рад был бы сойти с ума, чтобы забыться и не знать пожирающей меня тоски. Хотелось пойти и наговорить на себя, чтобы меня посадили в сумасшедший дом. К счастью, этого не случилось.

К счастью, случилось лучшее. Попалась мне в руки маленькая книжица, меньше всех книг, которые издаются теперь. НОВЫЙ ЗАВЕТ ГОСПОДА НАШЕГО ИИСУСА ХРИСТА. Я стал читать, мне открылся совершенно иной мир. Мир радостный, счастливый. Я читал и не мог начитаться: Каждое слово этой Святой Книжицы ложилось в мою душу, и случилось величайшее счастье - тоска прошла. Только тот меня может понять как следует, кто в какой-то степени страдает от тоски. Тоска совершенно прошла. Я уверовал в Христа, крестился, теперь хожу в храм, иногда пытаюсь петь на клиросе. Правда, неприятностей у меня теперь больше, чем было - отец пытается посадить меня в сумасшедший дом, ибо моя вера - укор для его убеждений. А я радостен. Пытались предложить мне что-то, какую-то интересную работу, я от всего отказываюсь, боюсь, как бы снова не пришла тоска.

Со Христом мне хорошо и радостно. Я пытался поступить в Духовную Семинарию, но пока не удается по независящим от меня причинам. Я согласен выполнять самую незначительную, самую черную работу, работать хотя бы уборщиком или сторожем в храме, только бы быть поближе ко Христу.

«О нашем уповании»

#### 13 мая 1994 г. по ст.ст.

Мц. Гликерии девы и с нею мч. Лаодикия, стража темничного (†ок.177). Прав. Гликерии девы, Новгородской (†1522), Перенесение мощей прмч. Макария, архимандрита Каневского, лумена Пинского, Переяславского чудотворца (†1688). Мч. Александра Римского (†284-305). Деян. 10, 34-43 (26 зач.); Ин. 8, 12-20 (29 зач.)

есколько лет подряд меня

**26** Четверг

Май

# Все в порядке, идем ко дну!

мучил страшный вопрос. Для чего все это? Для чего мы J живем? Все эти наши земные восторги рано или поздно прихлопнутся гробовой крышкой. И если это так, то выходит, что мы смешные люди. Смешон наш оптимизм, смешна вся деятельность, мы как бы стараемся обмануть себя. Зная заранее, что окончится все ничем, мы как-то бодримся. Как говорится, «все в порядке, идем ко дну». Если есть смерть, все становится бессмысленным. И однажды я осознал бессмысленность всего, осознал остро, до пожирающей тоски, до сумасшествия...

Как-то я стал задумываться, что такое религия, может быть, она даст ответ на мой страшный вопрос. Меня познакомили со священником. Я впервые увидел живого священника. Говорю «живого», потому что нам всегда представляли священника мертвым, суеверным, невежественным, обманщиком, жадным к деньгам и т.д. А это оказался молодой человек лет 33-35. Разговорились мы с ним. И я чувствую, что мне с ним интересно говорить. Я, окончивший университет, оказался перед ним профаном. Он и материализм знает не хуже меня, и в любой науке ориентируется, хотя его когда-то за религиозные убеждения отчислили из института, не дали окончить.

Поговорили мы с ним, дал он мне на первый случай почитать Новый Завет,

и с этим мы расстались. Я иду и думаю. У меня есть жена, тоже с университетским образованием, есть ребенок, которого мы воспитываем в антирелигиозном духе, и к тому же она еще читает лекции в Институте марксизма-ленинизма. Что, если она увидит у меня эту книгу? Но как бы то ни было, думаю, надо почитать. Пришел - спрятал. И надо же случиться такому - она отыскала эту книгу и тайком от меня стала читать. Я от нее читаю тайком, и она тайком, и кладем в потаенное место. Потом узнаю, что жена крестилась и крестила ребенка. Что мне остается делать? Я не только заинтересовался этой книгой, я уже уверовал. И мне осталось креститься открыто...

«О нашем уповании»

• Престарелого Ришелье, министра Людовика 13-го, однажды спросили: «Кто вы?» Ришелье ответил: «Вчера - кардинал, сегодня - бедный старик, а кем буду завтра, этого я не знаю».

Интересно, что ответил бы ап. Павел на такой вопрос? Мы, христиане, можем догадаться. Ап. Павел ответил бы, наверное, так:

- Вчера я был Савлом из Тарса, ревностным религиозником, но гонителем Церкви Христовой. Сегодня же, хотя и скованный цепями, я - верный служитель Христа. А завтра я буду навеки с моим Господом и Спасителем.

Читатель, что ответили бы вы на такой вопрос?

<sup>•</sup> От печалей - немощи, от немощей - смерть!

Май 27 Пятница

#### 14 мая 1994 г. по ст.ст.

Мч. Исидора (†251). Блж. Исидора, Христа ради юродивого, Ростовского чудотворца (†1474). Прп. Никиты, еп. Новгородского (†1109). Ярославской (Печерской) иконы Божией Матери. Деян. 10,44 - 11,10 (27 зач.); Ин. 8, 21-30 (30 зач.)

□ День постный

# 1. Сила, стоящая за фактами

о Вселенной есть одно существо, о котором мы знаем больше, чем могли бы узнать о нем только благодаря наблюдениям извне. Это существо - человек. Мы не просто наблюдаем за людьми, мы сами ими являемся. В данном случае мы располагаем так называемой внутренней информацией. И, благодаря этому, нам известно, что люди чувствуют себя подвластными какомуто моральному закону, которого они не устанавливали, но о котором они не могут забыть, как бы ни старались, и которому, они знают, им следует подчиняться.

Обратите внимание на следующий пункт. Всякий, кто стал бы изучать человека со стороны, как мы изучаем электричество или капусту, не зная нашего языка, и, следовательно, не имея возможности получить от нас внутреннюю информацию, - из простого наблюдения за нашим поведением никогда не пришел бы к выводу, что мы имеем этот моральный закон. Да и как он мог бы прийти к нему? Ведь его наблюдения показывали бы ему только то, что мы делаем, а моральный закон говорит о том, что мы должны делать. Точно так же, если бы что-то скрывалось или стояло за доступными нашему наблюдению фактами в случае с электричеством или капустой, что мы, наблюдая их со стороны, и надеяться не могли бы обнаружить это «что-TO».

Вопрос, таким образом, становится в следующую плоскость. Мы хотим знать, стала ли Вселенная тем, чем она является, случайно, сама по себе, без какой бы то ни было причины, или за этим стоит какая-то сила, которая делает Вселенную тем, что она есть. Поскольку эта сила, если она существует, не может быть одним из наблюдаемых фактов, но является реальностью, которая эти факты создает, то простое наблюдение за ними не может привести к обнаружению ее. Только одноединственное явление наводит на мысль о существовании «чего-то», помимо наблюдаемых фактов, и это явление - мы сами. Лишь в нашем собственном случае мы видим: это «что-то» существует.

Давайте посмотрим на ситуацию с другой стороны. Если бы за пределами Вселенной существовала какая-то контролирующая сила, она не смогла бы показать себя нам в виде одного из внутренних элементов, присущих Вселенной, как архитектор, по проекту которого сооружен дом, не мог бы быть стеной, лестницей или камином в этом доме. Единственное, на что мы могли бы надеяться, это то, что сила эта проявляет себя внутри нас в форме определенного влияния или приказа, стараясь направить наше поведение в определенное русло. Но именно такое влияние мы и находим внутри себя. Не правда ли, такое открытие должно было бы пробудить наши подозрения?

(Продолжение следует)

#### 15 мая 1994 г. по ст.ст.

Прп. Пахомия Великого (†348). Свт. Исаии, еп. Ростовского, чудотворца (†1090). Блгв. царевича Димитрия, Угличского и Московского (†1591). Прп. Исаии Печерского (†1115). Прп. Пахомия Нерехтского (†1384). Деян. 12, 1-11 (29 зач.); Ин. 8, 31-42 (31 зач.)



# 2. Сила, стоящая за фактами

редположим, кто-то спросил меня: «Почему, когда вы видите человека в синей униформе, идущего вдоль по улице и оставляющего маленькие бумажные пакеты у каждого дома, вы предполагаете, что эти пакеты содержат письма?» Я бы ответил: «Потому что всякий раз, когда он оставляет подобный бумажный пакет для меня, я нахожу в нем письмо». И если бы этот человек возразил: «Но вы же никогда не видели тех писем, которые, по вашему мнению, получают другие люди», на это я бы ответил: «Конечно, нет, ведь они не мне адресованы, я догадываюсь о содержимом пакетов, которые мне не разрешается открывать, по аналогии с тем пакетом, который я могу открыть».

Точно так же обстоит дело с нашим вопросом. Единственный пакет, который мне разрешается открыть, это человек. И когда я это делаю, особенно, когда открываю одного конкретного человека, которого называю «Я», то обнаруживаю, что я не существую сам по себе, что я подвластен какому-то закону: что-то или кто-то желает, чтобы я вел себя определенным образом. Я, конечно, не думаю, что если бы мне удалось проникнуть внутрь камня или дерева, то я нашел бы там нечто абсолютно идентичное, точно так же, как я не думаю, что все остальные люди на этой улице получают такие же письма, как я. Я мог бы, например, надеяться обнаружить, что камень обязан подчиняться закону тяготения. «Отправитель писем» просто говорит мне, чтобы я подчинялся закону моей человеческой природы, тогда как камень он заставляет подчиняться законам его природы. Но мне следовало бы при этом ожидать, что в обоих случаях действует «отправитель писем», сила, стоящая за фактами, Начальник жизни, ее Руководитель.

Не подумайте, пожалуйста, что я иду быстрее, чем я иду на самом деле. Я и на сто километров не подошел еще к Богу, каким трактует Его христианская теология. Все, что я выразил до сих пор, сводится к следующему: существует нечто, руководящее Вселенной и проявляющееся во мне в виде закона, который побуждает меня творить добро и испытывать угрызения совести за содеянное мною эло.

К.С.Льюнс

#### Искушения перед Причастием

Как только приближается время Причастия, в нашем храме иногда можно наблюдать неприглядную картину. Некоторые женщины, расталкивая других, «пробираются» поближе к солее. А некоторые, позабыв о молитве, начинают «опрос», кто причащается, а кто - нет. Если не причащаещься, то, подразумевается, отходи, нечего тут торчать.

Может, конечно, и нечего, да только об этом судить может лишь Господь.

# Июнь **16** • Четверг

#### 3 июня 1994 г. по ст.ст.

Мчч. Лукиллиана, Клавдия, Ипатия, Павла, Дионисия и Павлы девы (†270-275). Перенесение мощей блгв. царевича Димитрия из Углича в Москву (1606). Деян. 25, 13-19 (48 зач.); Ин. 16, 23-33 (55 зач.)

# Религиозный фанатизм

елигиозный фанатизм - это узость взглядов, это слепая уверенность в своей правоте, нежелание прислушаться к другому мнению, нетерпимость по отношению к другим. Если не бороться с религиозным фанатизмом, то он перерастает в такой недостаток, когда становится «прелестью», а прелесть это уже страшная вещь. В основе прелести лежит непомерная гордость. а гордым, как известно, Бог противится. Для избавления от прелести нужны уже будут такие средства, которые не каждый имеет. Нужно бороться с религиозным фанатизмом, и успешной будет борьба лишь тогда, когда человек будет полагаться не на свои только силы, но будет стремиться к смирению, к помощи Божией. Это предостережет от прелести.

Но хочу сразу заметить, что иногда неверующие всякого верующего называют фанатиком. Это только указывает, что в данном случае фанатик именно неверующий, потому что он не терпит никаких доводов верующих.

Иногда фанатиками называют просто убежденных людей. Убежденность - это не фанатизм, убежденность - уверенность человека в том, что он делает. Без такой уверенности человек, как говорится, «без руля и без ветрил», флюгер, который клонится в ту сторону, куда дует ветер.

Так что есть две крайности религиозный фанатизм и беспринципность. Иногда по недоразумению последнее называется широкостью, терпимостью.

Я получил такую записку: «Вы говорили, что всякая вера может быть спасительной, но тогда почему мы говорим, что православная вера самая правильная? Неужели ошибались святые отцы, что называли православную веру самой правильной?»

Сразу замечу, что от этого вопроса веет некоторым фанатизмом и начетничеством. Говоря о спасительности всякой веры, я тем самым вовсе не пытался умалить православную веру, а только хотел предостеречь от неразумной самоуверенности, что я вот, мол, принадлежу к православию значит, я на самой верной дороге, а кто не принадлежит к православию, тот обречен на гибель. Можно ведь формально быть и православным, но погибнуть еще скорее того, кто принадлежит к другой вере.

Православие - это радость от приобретенной истины, и настоящий православный всегда с любовью смотрит на других. А если принадлежность к православию сопровождается раздражением к инакомыслящим, то в таком случае нужно поставить под сомнение принадлежность к православию. Радуйся о том, что ты православный, но не смотри на других так, что они все заблудшие. Всех нас будет судить Бог, и предоставим Ему такой суд. Святые отцы не ошибались, но из православия они не делали свою привилегию.

о. Дмитрий Дудко

#### 4 июня 1994 г. по ст.ст.

Отдание праздника Вознесения Господия. Свт. Митрофана, патр. Константинопольского (†326). Прп. Мефодия, игум. Псшношского (†1392). Мчч. Фронтасия, Северина, Севериана и Силана (I в.). Деян. 27, 1-44 (50 зач.); Ин. 17, 18-26 (57 зач.)

□ День постный

Июнь 17 Пятница

### 1. О поминовении усопших

C<sub>B</sub>.

Церковь постоянно молится о всех прежде почивших отцах и братьях наших, но она совершает

также особое молитвенное поминовение о каждом усопшем отце и брате нашем по нашему благочестивому желанию и вызову. К частному поминовению умерших относятся: третины, певятины, сорочины и годовщина.

Поминовение усопших в третий день после смерти осуществляется по апостольскому преданию. Оно совершается, во-первых, потому, что скончавшийся был крещен во имя Отца и Сына и Св. Духа, Бога единого в Троице, хранил невредимою веру, принятую во св. крещении, и так как в течение жизни своей молился об отпущении грехов единому в Троице Богу; во-вторых, потому, что он сохранил три богословские добродетели, являющиеся основой нашего спасения, именно: веру, надежду и любовь; в-третьих, потому, что существо его имело тройственный состав - дух, душу и тело, которые согрешают вместе и потому при переходе человека в загробный мир требуют очищения от грехов.

Поминовение усопших в третий день имеет и значение таинственное, касающееся загробного состояния души. Когда св. Макарий Александрийский просил ангела, сопровождавшего его в пустыне, объяснить значение церковного поминовения в третий день, то ангел ответил ему так: «Когда в третий день бывает в церкви прино-

шение, тогда душа умершего получает от стерегущего ангела облегчение в скорби, которую чувствует от разлучения с телом. Получает потому, что славословие и приношение в церкви Божией за нее совершено, от чего в ней рождается благая надежда, ибо в продолжение двух дней душе позволяется, вместе с находящимися при ней ангелами, ходить по земле где хочет. Посему душа, любящая тело, скитается иногда около дома, в котором положено тело, и таким образом проводит два дня, как птица, ища себе гнезда. Добродетельная же душа ходит по тем местам, в которых имела обыкновение творить правду. В третий же день Тот, Кто Сам воскрес в третий день из мертвых, повелевает, в подражание Его воскресению, вознестись христианской душе на небеса для поклонения Богу».

В девятый день св. Церковь совершает молитвы и бескровную жертву об усопшем также по апостольскому преданию. Она молит Господа, чтобы душа усопшего удостоилась быть причтенною к лику Святых молитвами и предстательством девяти ангельских чинов.

(Продолжение следует)

• В том-то, главным образом, и состоит Промысел, что причины для нас непостижимы. Если бы он не превышал нашего разумения, то, пожалуй, кто-нибудь и в самом деле счел бы человека причимой всего.

Свт. Иоанн Златоуст

# Июнь 18 Суббота

#### 5 июня 1994 г. по ст.ст.

Троицкая родительская суббота. Сщмч. Дорофея, сп. Тирского (†ок. 362). Перенесение мощей блж. Игоря, вел. кн. Черниговского и Киевского (1150). Деян. 28, 1-31 (51 зач.); Ин. 21, 15-25 (67 зач.). За упокой: 1 Сол. 4, 13-17 (270 зач.); Ин. 5, 24-30 (16 зач.)

# 2. О поминовении усопших

Макарий Александрийский, по откровению ангельскому, говорит, что после поклонения Богу в третий день повелевается показать душе различные приятные обители Святых и красоту рая. Все это душа рассматривает шесть дней, удивляясь и прославляя Бога Творца. Созерцая все это, она изменяется и забывает скорбь, которую чувствовала, находясь в теле. Но если она виновна в грехах, то при виде наслаждений Святых она начинает скорбеть и укорять себя: «Увы мне! Сколько я осуетилась в том мире! Увлекшись удовлетворением похотей, я провела большую часть жизнь в беспечности и не послужила Богу, как должно, дабы и мне удостоиться сей благодати и славы. Увы мне, бедной!» По рассмотрении же в течение шести дней всей радости праведных она опять возносится ангелами на поклонение Богу.

Дни плача по умершим в самой глубокой древности продолжались сорок дней. Так, к примеру, израильтяне оплакивали Моисея сорок дней.

Вообще, число сорок есть число знаменательное, часто встречающееся в Священном Писании. Евреи питались в пустыне манною сорок лет. Моисей постился сорок дней и сорок ночей, приемля закон от Бога, Илья провел сорок дней и сорок ночей в путешествии к горе Хориву. Господь Иисус Христос после Своего крещения провел в пустыне сорок дней и сорок ночей, а после Своего воскресения -

также в течение сорока дней - учил апостолов тайнам Царствия Божия.

Св. Макарий Александрийский, рассуждая о состоянии души по смерти тела, продолжает: «После вторичного поклонения Владыка всех повелевает отвести душу в ад и показать ей находящиеся там места мучений, разные отделения ада и разнообразные мучения нечестивых, в которых души грешников непрестанно рыдают и скрежещут зубами. По этим разным местам мук душа носится тридцать дней, трепеща, чтобы и самой ей не быть заключенной там. В сороковой день она опять возносится на поклонение Господу Богу, и теперь уже Судья определяет приличное ей по делам место заключения».

- Умрем, ничего с собою не возьмем.
  - Мир в суетах, человек в грехах.
- Сколько ни ликовать, а смерти не миновать.
  - Бойся Бога: смерть у порога.
  - Сегодня жив, а завтра жил.
- Смерти бояться на свете не жить!
- Лучше пребывать в дому плача праведных, нежели в дому радости беззаконных.
  - Голым родился, голым и умру.
  - Земля еси и в землю отыдеши.
- От всякой смерти не набережешься.

#### 6 июня 1994 г. по ст.ст.

Двунадесятый праздник

Неделя 8-я по Пасхе. День Святой Троицы. Пятидесятница. Прп. Виссариона, чудотворца Египетского (IV-V вв.). Прп. Илариона Нового (†845). Свт. Ионы, еп. Великопермского (†1470). Утр.: Ин. 20, 19-23 (65 зач.). Лит.: Деян. 2, 1-11 (3 зач.); Ин. 7, 37-52; 8, 12 (27 зач.) Июнь

: 19

Воскресенье

# Излияние Духа Святого

осле вознесения Спасителя на небо ученики Его пребывали неразлучными в радости и в торжественном ожидании Утешителя - Господа Духа Святого. Так настал десятый день, он же был пятидесятым днем после Пасхи. Это был день Пятидесятницы - одного из трех великих ветхозаветных праздников. Им отмечалось воспоминание, как на Синайской горе еврейский народ через пророка Моисея получил десять заповедей от Бога. Из всех стран своего рассеяния съезжались евреи в Иерусалим на этот праздник.

В Пятидесятницу ученики Христовы вместе с Пресвятой Девой Марией и некоторыми женами мироносицами находились вместе в «Сионской горнице». Вероятно, это была та самая большая комната, где Господь совершил Тайную вечерю.

В девятом часу утра, когда народ обычно собирался в храме для жертвоприношения и молитвы, внезапно нослышался шум с неба, как от сильного и бурного ветра. Шум этот наполнил весь дом, где находились ученики Христовы. В это же мгновение в воздухе появилось множество языков огня, которые опустились на головы учеников. Эти огненные языки были необыкновенными: они светили, но не обжигали.

Одновременно с этим последовало внутреннее изменение в душах всех находившихся в горнице. Они почувствовали тихое веяние благодати Святого Духа, вера в них укрепилась и стала

непоколебимой, они получили дары премудрости, пророчества, чудотворения и дар говорить на всех языках мира.

Между тем произошедший шум привлек многих иудеев к апостольскому дому. Видя стекающийся народ, ученики Христовы в светлой радости, с молитвами хвалы и прославления Бога на устах вышли на кровлю дома. Слыша этот поток радостных прославлений Бога, все были поражены непонятным явлением: ученики Христовы, по происхождению большей частью галилеяне, люди, по виду необразованные, от которых и ожидать нельзя было знания другого языка, кроме их родного, говорили - каждый на какомлибо иностранном языке.

В толпе, собравшейся на праздник, были и парфяне, и мидяне, и ливийцы, и греки, и пришедшие из Рима. Так вот, любой человек из толпы слышал на своем родном языке хвалебное повествование о великих делах Божиих. Изумлялись все, недоумевали и говорили друг другу: «Что это значит?»

Тогда апостол Петр выступил вперед и сказал: «Мужи галилейские, и все, кто в Иерусалиме! Слушайте слова мои! Иисус Назорей жил среди нас и сотворил много чудес, а вы взяли и предали Его и пригвоздили ко кресту и убили. Но Бог воскресил Его. Он победил смерть, вознесся на небо к Богу Отцу и излил на нас сейчас Духа Своего Святого, которого вы теперь видите и слышите».

«Православная беседа»

# Июнь 24 Пятница

#### 11 июня 1994 г. по ст.ст.

Апп. Варфоломея и Варнавы (I в.). Прп. Варнавы Ветлужского (†1445). Перенссение мощей прп. Ефрема Новоторжского (1572). Иконы Божией Матери, именуемой «Достойно есть» ("Милующая") (X в.) Рим. 2, 14-29 (82 зач.); Мф. 5, 33-41 (14 зач.). Апп.: Деян. 11, 19-26, 29-30 (28 зач.); Лк. 10, 16-21 (51 зач.) 
◆ Поста нет

# До введения христианской веры

ог веселия, любяи, согласия и всякого благополучия именовался в России Ладо, ему жертвовали вступающие в союз брачный, с усершием воспевая имя его, которое слышим и ныне в старинных припевах. Стриковский называет сего бога латышским; в Литве и Самогитии народ праздновал ему от 25 мая до 25 июня (здесь и ниже - по ст.ст. - ред.) - отцы и мужья в гостиницах, а жены и дочери на улицах и на лугах; взявшись за руки, они плясали и пели: Ладо, Ладо, диди-Ладо, то есть великий Ладо. Такое же обыкновение доныне существует в деревнях наших молодые женщины весною собираются играть и петь Лада, диди-Лада. Мы уже заметили, что славяне охотно умножали число идолов своих и принимали чужеземных. Русские язычники. как пишет Адам Бременский, ездили в Курляндию и в Самогитию для поклонения кумирам; следственно, имели одних богов с латышами, ежели не все, то хотя некоторые славянские племена в России, вероятно, кривичи. Ибо название их свидетельствует, кажется, что они признавали латышского первосвященника Кривс главою веры своей. Впрочем, Ладо мог быть и превним славянским божеством. Жители Молдавии и Валахии в некоторых суеверных обрядах доныне твердят имя Лада.

Купалу, богу земных плодов, жертвовали пред собиранием хлеба, 23 июня, в день св. Агриппины, которая для того прозвана в народе Купальницею. Молодые люди украппались венками, раскладывали ввечеру огонь, плясали около него и воспевали Купа-

ла. Память сего идолослужения сохранилась в некоторых странах России, где ночные игры деревенских жителей и пляски вокруг огня с невинным намерением совершаются в честь идола языческого.

Н.М.Карамзин

#### «Достойно есть»

Эта икона Божией Матери находится на горнем месте алтаря соборного храма Карейской обители на Афоне.

События, связанные с прославлением иконы, относятся к X в.

В один из воскресных дней живший неподалеку от Кареи старец ушел в обитель на всенощное бдение. В келлии остался послушник. При наступлении ночи в дверь постучался неизвестный инок. Во время всеношной. когда нужно было петь «Честнейшую Херувим», оба встали перед Иконой Божией Матери, называвшейся Милующая, и гость запел «Постойно есть». Во время этого пения икона Богоматери просияла небесным светом, а послушник плакал от умиления. По его просьбе эта дивная песнь, за неимением бумаги, была записана на камне. размягчившемся, как воск, под рукой чудного певца. Назвав себя Гавриилом, странник стал невидим. Икона, перед которой была впервые воспета «Достойно есть», была перенесена в храм Успения Богородицы Кареи, а плита с начертанной на ней Архангелом Гавриилом песнью - в Константинополь.

#### 12 июня 1994 г. по ст.ст.

Отдание праздника Пятидесятницы.

Прп. Онуфрия Великого (IV в.). Прп. Петра Афонского (†734). Обретение мощей (1649) и второе прославление (1909) блгв. вел. кн. Анны Кашинской. Прп. Арсения Коневского (†1447).

Рим. 1, 7-12 (79 зач., от полу); Мф. 5, 42-48 (15 зач.)

Июнь **25** Суббота

# Верующие - скучные люди?

опрос: Отчего верующие такие скучные люди? У них постоянные думы о смерти, они не понимают радостей земных. Представьте на время, что там ничего нет, отчего же они лишают себя всего здесь? По-моему, религия, особенно христианская, - это самоубийство.

Ответ: Вот тебе и гром среди ясного неба! Откуда вы заключили, что верующие скучные люди? Радость ведь бывает не от того, что грешишь, а напротив, когда не грешишь. А думают о смерти именно потому, чтоб не грешить.

Дает ли грех подлинную радость? Вряд ли. В грехе есть скука, пресыщение. Искусственная радость греха это искусственные порывы радости. Радуются же действительно тогда, когда уверены, что все, что делают, нужно, что есть жизнь и нет смерти. Простите, но мы, верующис, не можем ни на минуту представить, что там ничего нет. И оттого земные радости нам гораздо более радостны, чем атеистам.

Все мне позволено, сказал апостол, но ничто не должно обладать мной. Когда земная радость подавляет меня и становится единственным достоянием, тогда человек становится самым несчастным. Самая страшная скука - пресытиться земной радостью, на этой почве развиваются самые дикие преступления. Земные радости должны стать началом небесных, вечных радостей. Человек создан для радости,

для блаженства. Царство Божие для верующего начинается еще здесь. И физическая смерть не помеха этой радости. Для атеиста смерть - прекращение радостей, а для верующих смерть - начало еще большей радости!

Вопрос: Окружающие меня близкие люди неверующие. Я часто стараюсь им бъяснить, в Кого я верю и в чем заключается моя вера. Но встречаю с их стороны насмешки. Правильно ли я делаю, что пытаюсь им что-нибудь разъяснять, или это получается, как сказал Господь Иисус Христос, «жемчуг перед свиньями»?

Ответ: Если ваши объяснения вызывают насмешки, не объясняйте. Лучше помолитесь за них. Христианских истин нельзя навязывать, они должны приниматься добровольно. Но если вам зададут вопрос, вы должны ответить, и то смотрите, с какой целью поставлен вопрос. Важно уловить тот момент, когда вас будут слушать со вниманием и желанием понять.

Нужно учесть и то, что ваши объяснения могут и действительно быть неубедительными. К делу христианской проповеди нужно готовиться. Не случайно сказал Христос: «Немногие делайтесь учителями».

Если вы сами будете носителем христианских истин, ваши объяснения будут убедительны. Метать бисер - это значит говорить слова, не подтверждая их своей жизнью. Бисер наши слова или истина, это зависит не от слушателей, а от нас самих.

о. Дмитрий Дудко

#### Июнь

#### 13 июня 1994 г. по ст.ст.

Воскресенье

Неделя 1-я по Пятидесятнице. Всех святых. Мц. Акилины (†293). Свт. Трифиллия, еп. Левкуссии Кипрской (†ок.370). Прпп. Андроника (†1395) и Саввы (XV в.) Московских. Утр.: Мф. 28, 16-20, Лит.: Евр. 11,33 - 12,2; Mp. 10, 32-33, 37-38; 19, 27-30,

• Заговенье на Петров пост

# Неделя всех святых

глубокой древности именно этот день - первое воскресенье после праздника Святой Троицы - посвящается воспоминанию всех святых. После Своего Вознесения Господь обетовал ниспослать Духа Святого - Утешителя, Ходатая за нас перед Богом. И это свершилось в день Пятидесятницы. С пришествием в мир Святого Духа сердце человека, если оно чисто и омыто слезами покаяния, может воспринять благодать Святого Духа. И всякий, кто примет Духа Святого, уже свят, он един с Господом. Поэтому после праздника Святого Духа мы празднуем Всех Святых.

Мы ошибочно думаем, что святые люди - недоступный пример для нас. В ложном смирении мы считаем, что святость - не наш удел. Напротив. святая жизнь - это долг каждого из нас.

Святой - это тот, кто пребывает в любви к Богу, а истинная любовь есть отказ от себя ради любимого, готовность идти за Ним, положить за Него душу свою. Этим путем (путем Христа) шли все святые.

> «Настольная книга священнослужителя», том 5

- Все, что есть лучшего, возвышеннейшего, самого драгоценного, святого, мудрого, - все это заключается только в церкви: церковь - земное небо.
- С какою любовью материнскою, или, лучше сказать, божественною,

Церковь ежедневно как бы носит нас на руках своих, вознося о всех нас непрестанные молитвы ко Господу, вечером, в полночь, утром и около середины дня. Поучает нас, очищает, освящает, врачует и укрепляет таинствами и всеми способами, руководствует нас нежнейшим и кратчайшим образом ко спасению и вечной жизни.

- Церковь храмом и богослужением действует на всего человека, воспитывает его всецело: действует на его зрение, слух, обоняние, осязание, вкус, на воображение, на чувства, на ум и волю благолепием икон и всего храма, звоном, пением, кадильным фимиамом, лобзанием Евангелия, креста и святых икон, просфорами, пением и сладкозвучным чтением писаний.
- Нет ничего важнее на свете, как спасение душ человеческих, и нет предмета, более достойного, непрестанного и всегдашнего памятования, как искупление мира Сыном Божиим от греха проклятья и вечной смерти. Святая Церковь начертала навсегда неизгладимыми буквами, образами и обрядами в своем Богослужении все домостроительство спасения для того, чтобы люди, склонные к забвению Бога и спасения душ своих, постоянно имели, так сказать, перед глазами и как бы под руками все великие, премудрые и благие дела Божии касательно нас, непрестанно возбуждали себя к покаянию, исправлению и спасению и убегали от суеты мира тленного и скоропреходящего.

Св. Иоанн Кронштадтский

#### 14 июня 1994 г. по ст.ст.

Седмица 2-я по Пятидесятнице. Прор. Елисея (IX в. до Р.Х.). Свт. Мефодия, патр. Константинопольского (†847). Блгв. кн. Мстислава; во св. крещении: Георгия, Храброго, Новгородского (†1180). Прп. Мефодия, игум. Пешношского (†1392). Прп. Елисея Сумского (XV-XVI вв.). Рим. 2,28 - 3,18 (83 зач.); Мф. 6, 31-34; 7, 9-11 (19 зач.)

Июнь Понедельник

□ Петров пост

### Не в пирах и не в спальнях...

вот слышу я голос из соседнего дома, не знаю, мальчика или девочки, часто повторяющий нараспев: «Возьми, читай! Возьми, читай!».

Я изменился в лице и стал напряженно думать, не напевают ли обычно дети в какой-то игре нечто подобное? Нигде не доводилось мне это слышать. Подавив рыдания, я встал, истолковывая эти слова как божественное веление мне: открыть книгу и прочесть первую главу, которая мне попадется.

Я слышал об Антонии, что его вразумили евангельские стихи, на которые он случайно наткнулся: «Пойди, продай все имущество свое, раздай бедным и получишь сокровище на Небесах и приходи, следуй за Мной». Эти слова сразу же обратили его к Тебе.

Взволнованный, вернулся я на то место, где оставил апостольские Послания. Я схватил их, открыл и в молчании прочел главу, первой попавшуюся мне на глаза: «Не предаваясь ни пированиям и пьянству, ни сладострастию и распутству, ни ссорам и зависти, облекитесь в Господа нашего Иисуса Христа, и попечение о плоти не превращайте в похоти» (Рим. 13, 13-14). Я не захотел читать дальше, да и не нужно было. После этого текста сердце мое залили свет и покой. Исчез мрак моих сомнений.

Блаженный Августин

Это событие перевернуло всю жизнь Августина. Он полностью обратился в христианство, в апреле 389 года крестился, а в 391 году был рукоположен во пресвитера и всю остальную жизнь провел в африканском городе Гиппоне, епископом которого он сделался в 395 году. Он оставался епископом Гиппонийским в продолжение 35 лет, до самой своей смерти. Завтра - день памяти блаженного Августина.

• Жизнь наша не идет плавно и равномерно. Она идет, как всякий живой процесс, как жизнь природы, моментами упадка и возвышения.

Пост - период духовных усилий. Если мы не можем отдать Богу всю свою жизнь, то посвятим Ему безраздельно хотя бы периоды постов усилим молитву, умножим милостыню, укротим страсти.

- Плохо не иметь дурные помыслы, а поддаваться им. В них мы не вольны, такова наша природа, помраченная грехом; помыслы имели и святые. Наше вольное следование помыслам или борьба с ними - вот где наше поражение или победа.
- Характерно, что главные две формы сумасшествия - мания величия и мания преследования - возможны только при самолюбии и являются формами греха - гордости.
- Сама по себе ограниченность человека не есть глупость. Самые умные люди непременно ограничены в ряде вещей. Глупость начинается там, где появляется упрямство, самоуверенность, т.е. там, где начинается горпость.

о. Александр Ельчанинов

# Июль **8** Пятница

#### 25 июня 1994 г. по ст.ст.

Прмц. Февронии девы (†ок. 304). Блгв. кн. Петра, в иночестве Давида, и кн. Февронии, в иночестве Евфросинии, Муромских чудотворцев (†1228). За четверг. Рим. 8, 22-27; Мф. 10, 23-31 (37 зач.). За пятницу. Рим. 9, 6-19; Мф. 10, 32-36; 11, 1.

□ Петров пост

# Русские

сячу лет. Крещение Руси можно считать моментом рождения русского народа. Ранее такого народа не существовало; существовал лишь княжеский род «Русь», которому были подчинены некоторые славянские, финские и тюркские племена. По мере же усвоения христианства, живя под «русьской» властью, поляне, древляне, новгородские словене, северяне, радимичи, вятичи, чудь, меря, весь, торки и др. сливались воедино, сплавлялись, образуя «русьский» народ. Верность князьям, «Руси», и вера во Христа-Бога создали из языческих племен христианский русский народ. Прав Чаадаев, можно вместе с ним воскликнуть: «Чудно, непостижимо! Целый народ, одним христианством созданный».

усские прожили на свете ты-

Что означает «созданный»? Вель не из ничего же: люди-то существовали. Но они себя иначе осознавали и вели как члены племен и родов. Их объединяла и разъединяла кровь, она была главным принципом этнической интеграции и дифференциации. Она, ее бытие во времени были главными предметами внимания художеств. Комплекс прикладных искусств насышал жизнь родовыми и календарными обрядами, устное словесное творчество воспевало подвиги силы и мужества героев-предков и поэтизировало вращение природного времени, годовой цикл (само слово «время» - родственник слова «вращение»). Хранящаяся в памяти и воспринимаемая на слух словесность объединяла ее коллективных творцов и владельцев и отличала их от других им подобных. Главенствующий смысл их жизни был, очевидно, добавлять поколение к поколению.

«И восста род на род», - читаем мы в летописи о событии, предшествовавшем призванию славянскими и финскими племенами княжеского рода Русь. Люди, уставшие от взаимного истребления, призвали править ими род, обладающий устным сводом законов, «Русьской Правдой»...

Разумеется, переориентировать общество сразу с одного времени на другое невозможно. На такое решительное «покаяние» способны лишь немногие. Части общества такая переориентация удается быстрее, части медленнее. Кто-то опережает «равнодействующую», кто-то от нее отстает. Ведь и революция 1917 г. не произошла бы, если бы часть общества не переориентировалась с Прошлого и Вечности на Будущее еще в XIX в. Да и крещения Руси не было бы, не появись на Руси христиане (например, княгиня Ольга или отец и сын варяги, убитые толпой язычников в Киеве) задолго до 988 г.

(Продолжение следует)

 Из рожденных женами нет ни одного пророка больше Иоанна Крестителя.

Евангелие от Луки, 7, 28

#### 26 июня 1994 г. по ст.ст.

Тихвинской иконы Божией Матери (1383). Прп. Давида Солунского (†ок.540). Нямецкой (1399), Седмиезерной (XVII в.) и Лиддской (Римской) (І в.) икон Божией Матери. Богородице: Флп. 2, 5-11. Лк. 10, 38-42; 11, 27-28. Ряд.: Рим. 3,28 - 4,3 (85 зач.); Мф. 7,24 - 8,4 (24 зач.)

семнадцатом веке замеча-

Июль 9 Суббота

□ Петров пост

#### Русские

тельный проект усовершенствования мира путем освобождения православных народов из-под власти мусульман и католиков и объединения их под властью Московских царя и патриарха, - исходивший, надо заметить, от самих этих народов, - повлиял на решение московских властителей провести реформу Русской Церкви. Почему Церкви, а не только государства? Потому что именно единство веры побуждало другие народы тянуться к единственной тогда свободной православной стране, Московской Руси. И ее Церкви предстояло тогда из национальной, какой она сделалась в XV в. после отделения от павшего Царьграда и от Церкви Малой Руси, вновь стать наднациональной, чтобы быть способной вместе с правительством объединять эти народы на деле.

Для того реформаторы и старались привести практику русской православной Церкви в соответствие с церковной практикой ожидающих освобождения народов. Реформа была энергично проведена патриархом Никоном. Но под конец своей несчастной жизни он на ней уже не настаивал. И она не имела бы столь плачевных последствий, если бы не была государственно узаконена царем Алексеем Михайловичем. Громадная часть населения страны из-за верности своим традициям оказалась по другую сторо-

ну закона. Стремясь к политическому объединению с иными народами, правители духовно раскололи свой.

Реформаторы без уважения относились к русскому прошлому и с верой, надеждой и любовью смотрели не на Вечность, а в Будущее, «вперед». Как и бывает в таких случаях, лихо приступили к кровавым экзекуциям - стали отрубать руки, вырывать языки, вешать и жечь несогласных. А защитники Прошлого ценили его за пронизанность Вечностью дороже собственной жизни и от Будущего, которое - они видели - уже наступило, ждали только антихриста.

Он и не замедлил их глазам явиться в лице Петра I, взиравшего на русские традиции с таким же презрением, как патриарх Никон до него и Ульянов-Ленин после него. Впрочем, он оставался верующим христианином и никому не препятствовал веровать. Петр только отказался от Церкви как объединяющей подвластные ему народы силы. В этом смысле его можно назвать плюралистом. Он решил, что объединять его многонациональную империю изнутри должно Будущее.

(Продолжение следует)

 Нет доброго дерева, которое приносило бы худой плод; и нет худого дерева, которое приносило бы плод добрый.

Евангелие от Луки, 6, 43

Июль

д у Воскресенье

#### 27 июня 1994 г. по ст.ст.

Неделя 3-я по Пятидесятнице. Прп. Сампсона странноприимца (†ок. 530). Прав. Иоанны мироносицы (I в.). Празднество в Вологде всем прпп. отцам Вологодским. Собор Новгородских святых. Собор Белорусских святых. Собор Пековских святых. Рим. 5, 1-10. Мф. 6, 22-33.

□ Петров пост

# Русские

енин, Сталин и их соратники повернули страну лицом уже прямо к Будущему, запретили любые повороты головы в стороны или назад и бесчеловечно сузили поле общего зрения. Страшный опыт попрания, уничтожения Прошлого, Вечности и Настоящего, обернувшийся - не знаю, поправимым ли? духовным и физическим ущербом многомиллионных народов и запустением их земель, у всех перед глазами. Принудительно сделанное «поклоняемым» Будущее оказалось самым настоящим идолом, языческим или неоязыческим умотворным болваном, далеко не человекообразным, страшно кровожадным, самым ненасытным из всех болванов.

Неверно говорить о культе личности и его жертвах. Был и длится там и сям на земле, требуя новых вождейжрецов и новых жертв, поганый культ Будущего. Казалось бы, идолище потеряло часть поклонников даже в рядах служителей своего культа, членов коммунистической партии.

Так, но сколько человек вышло из партии, не угратив веру в Будущее, просто ужаснувшись делами именно этой партии? Да ведь и «перестройщики» во главе с Горбачевым никогда не отказывались от веры в Будущее и его культа. Просто они частично разобрали обветшалые стены храма своего идола (и у страны дух захватило от открывшегося простора!), но только чтобы их обновить.

перестроить. Думали, кажется, поставить их пошире и повыше, чтобы и традиции (Прошлое), и религия (Вечность), и рынок (Настоящее), чуть-чуть ожив, лучше служили делу Будущего.

Но одни устремились от постылого Будущего прямо к Прошлому, другие - к Вечности, третьи - к Настоящему. Тогда привычными государственнотеррористическими методами - танками, автоматными очередями, ударами ножа и топора, присвоением принадлежащих людям денег - стали всем указывать рубежи, которые горячие головы пересекли и за которые не следует выходить.

На этих - по сути дела старых границах должны бы быть возведены новые ограды с колючей проволокой, стены обновленного храма Будущего. Старые стены разобраны, место новых намечено, следовало бы ожидать самого строительства. Вопрос сейчас в том, войдут ли испуганные народы России в указываемые жрецами Будущего пределы и построят ли опять сами себе тюрьму с одним выходом в погибельное «светлое будущее», или, пользуясь случаем, разбегутся, кто куда; или же - на что я надеюсь - найдут способ нормального общего бытия в открытом во все стороны мире.

«Вестник РХЛ», N 162/163

 Многие же будут первые последними, и последние первыми.

Евангелие от Марка, 10, 31

#### 28 июня 1994 г. по ст.ст.

Седмица 4-я по Пятидесятнице. Перенесение мощей мчч. бессрр. и чудотворцев Кира и Иоанна (412). Прпп. Сергия и Германа, Валаамских чудотворцев (†ок. 1353). Иконы Божией Матери «Троеручица». Рим. 9, 18-33 (102 зач.); Мф. 11, 2-15 (40 зач.). За вторник: Рим. 10,11 - 11,2; Мф. 11, 16-20 (41 зач.)

Июль
11
Понедельник

□ Петров пост

### Истинно великие, Богом указанные

есмотря на то, что уже около двух тысяч лет прошло после кончины святых апостолов Петра и Павла, мы знаем о них больше, чем о многих поздних святых. Евангелие, Деяния, Послания делают их для нас живыми, близкими. Их жизнь, их слова запечатлены в наших сердцах.

Вот Петр рыбак, бросающий свои сети и по первому зову идущий за Избравшим его. Вот Петр, от лица апостолов исповедующий веру во Христа - Сына Божия. Вот он, шествующий по воде и в друг усомнившийся и начавший тонуть...

Еще все он же, не знающий, что говорит на горе Преображения, и все тот же Петр, поклявшийся не покидать Учителя и вскоре трижды от Него отрекающийся, и вдруг... - это тот, кто «выйля вон, плакался горько».

Как радостно вспоминать Петра, уже просветленного светом Воскресения! Вот он бежит к пустому Гробу, вот он бросается в воду, чтобы плыть к Стоявшему на берегу, затем он, трижды прощенный за свое троекратное отречение, спешит вслед Воскресшему.

А в день Пятидесятницы, облеченный силою свыше, несомненный глава первой Иерусалимской Церкви, Петр предстоит пред народом и нами как пламенный проповедник, побудивший словом своим креститься сразу несколько тысяч человек.

Далее мы видим Петра-чудотвор-

ца, страстотерпца, узника за имя Христово...

Вспомним его обращение и крещение сотника Корнилия и дома его. Для постороннего, неверующего человека - это ничего не значащее, в лучшем случае курьезное событие. Какой-то едва ли даже грамотный рыбак, приверженец какой-то странной восточной секты, обращает в свою веру в глухой провинции начальника маленького римского отряда. Да, для неверующего это курьезный эпизод, а для нас - это перелом мировой истории, начало обращения в христианство язычников, а вслед за этим - почти всего мира.

Но посторонний, неверующий человек все же остается в некоторой мере прав. Первоверховный апостол был действительно рядовым рыбаком, а Корнилий - маленьким офицером захолустного гарнизона.

Но это означает только, что все великое в мире, в особенности же истинно великое, Богом указанное, начинается с чего-то малого, незначительного. Именно в этом урок для нас и главный смысл сегодняшнего праздника. Это означает, что и с нас, какими бы мы ничтожными ни казались, может начаться, если Бог того пожелает, нечто нужное, важное, великое для всех.

Но надо сказать больше. Бог не только этого может захотеть, но Бог этого именно и хочет. Для Бога нет в мире ничего ненужного, незначащего.

(Продолжение следует)

Июль

29 июня 1994 г. по ст.ст.

Вторник

Славных и всехвальных первоверховных апостолов Петра и Павла (†67). Касперовской иконы Божией Матери. Утр.: Ин. 21, 15-25 (67 зач.). Лит.:

2 Кор. 11,21 - 12,9 (193 зач.); Мф. 16, 13-19 (67 зач.)

Собор славных и всехвальных 12-ти апостолов: Петра, Андрея, Иакова Зеведеева, Иоанна, брата его, Филиппа, Варфоломея, Фомы, Матфея, Иакова Алфеева, Иуды

Среда

Июль

Великий праздник

# Истинно великие, Богом указанные

аждая овца в стаде дорога Господу и нужна, как все остальные, вместе взятые. Малых заданий Бог не дает. Самое малое дело, если оно задано нам Богом, велико и имеет великие последствия - узнаем ли мы о том или не узнаем...

Если мы возлюбили Господа, если возлюбили мы Его Пречистую Матерь и если загорелась в нас любовь к Его апостолам и святым, то везде, где бы мы ни были, и тогда, когда нужно, Христос укажет нам, что делать, и поведет Своим, а не нашим, Путем.

Апостол Павел не принадлежал и не мог принадлежать к двенадцати и все же стал вровень Петру. Избрание Господом гонителя христиан, участника избиения первомученика Стефана на высшее апостольское служение, конечно, принадлежит к числу самых потрясающих событий Священной Истории. Начавший с мучительства и ставший потом мучеником человек таких немного в истории мира.

Надменный юноша, фанатик, окруженный такими же ожесточенными фанатиками, бодро шествует, разжигаемый огнем собственной ненависти, по раскаленной солнцем пустыне. И вдруг свет, ярче полуденного солнца, ослепляет Савла, и он слышит голос, «Савл, Савл, что ты гонишь Меня!» В этом голосе - стон всех от века мучимых и замученных людей и вздох Судии, этим вздохом раз и навсегда осудившего всякую неправду мира.

Потом вопрос: «Кто Ты - Господи?» И ответ: «Я - Иисус, которого ты гонишь». Имя решает все. И как будто в то же самое время мы слышим другой диалог. Анания: «Господи! Я слышал от многих о сем человеке, сколько зла он сделал святым Твоим в Иерусалиме...» И ответ: «Иди, ибо он есть избранный Мой сосуд. И Я покажу ему, сколько он должен пострадать за Имя Мое».

Что это - кара за мучительство? Нет, это тоже благое избранничество. Можно было бы сказать - награда, если бы только Бог кого-либо действительно карал и награждал. Но Бог едва ли это делает. Он дает одним расти, цвести и приносить плод, а другим попускает зачахнуть, высохнуть, чтобы потом сгореть им в огне. В каком? Может быть, в очистительном? Мы этого не знаем. Нам дано только молиться о том, чтобы засыхающие не высохли до конца. Итак, вот слово Божие: «И Я покажу ему, сколько он должен пострадать за Имя Мое». Это относится и к нам, к каждому из нас.

Да, Бог на каждого возлагает великую ответственность, каждого причащает, если мы того захотим, ко Своему благому делу, зовет идти за ним, Его путем, но путь этот узкий и крестный, и другого благословенного пути на этой земле нет. Этим путем и шли первоверховные апостолы Петр и Павел.

> Архиепископ Александр (Семенов-Тянь-Шанский)

# Пример для всех нас

ризванные на апостольское служение были не безразличны к своей духовно-нравственной жизни, они чувствовали интуитивно, что их жизнь неполноценна, что они нуждаются и в духовной пище. И вот, услышав проповедь Христа Спасителя, Его зов, исполненный любви и милосердия, они последовали за Ним. И первоначально они многого и многого не понимали, они боялись и за своего Учителя, и за самих себя, когда видели злобу, ненависть, зависть, обращенную к странствующему Проповеднику из Назарета. Они не понимали всей тайны искупления человеческого рода. Не понимая, они доверялись своему Учителю, веря, что Он именно тот, Которого ожидали и ожидают люди - обещанного Мессию, Спасителя.

30 июня 1994 г. по ст.ст.

День постный

Иаковля, или Фаддея, Симона Зилота и Матфия.

Рим. 11, 2-12 (105 зач.); Мф. 11, 20-26 (42 зач.).

Апп.: 1 Кор. 4, 9-16 (131 зач.); Мк. 3, 13-19 (12 зач.)

Святые апостолы, прежде чем выйти на общественное служение, - проповедь о Христе Спасителе, - находились со своим божественным Учителем. Они терпели вместе с Ним и голод, и жажду, и гонение, человеческое презрение, испытали страх, когда Христос страдал на кресте. Они пережили духовный кризис, они, может быть, и усомнились в том, что их Учитель тот самый ожидаемый Мессия-Спаситель, ибо по-человечески не могли понять подвига Богочеловека Иисуса. И только по воскресении они стали приобщаться к тайне Боговоплощения и искупления.

Но окончательно они восприняли Христа верой и сознанием, всей полнотой своей духовности в день святой

Пятидесятницы, когда были крещены Духом Святым. Именно с этого момента слабые, робкие ученики Христовы, облекшиеся силою свыше, стали дерзновенными проповедниками, не боявшимися никаких угроз, никаких пыток, даже самой смерти. И они засвидетельствовали свою любовь и преданность к своему божественному Учителю и верность Его учению своими подвигами, страданиями, мученической смертью.

Вот пример для всех нас! Мы должны иметь веру в нашего Господа и Спасителя, мы должны сознавать свою греховную немощь, иметь смирение, и через молитву, через многие подвиги и добрые дела мы можем приобрести способность не только верить, не только следовать за Иисусом, нашим Спасителем, но и проповедовать Его учение не только словом, а своей христианской жизнью, ибо такая проноведь самая действенная, самая спасительная для самого человека и для окружающих его людей.

Архиепископ Хризостом

• Если я говорю языками человеческими и ангельскими, а любви не имею, то я медь звенящая, или кимвал звучащий. Если я имею дар пророчества и знаю все тайны и имею всякое познание и всю веру, так что могу и горы переставлять, а не имею любви, тоя ничто. И если я раздам имение мое, и отдам тело мое на сожжение, а любви не имсю, нет мне в том никакой пользы...

Апостол Павел

# Июль 14 Четверг

#### 1 июля 1994 г. по ст.ст.

Бессребреников Космы и Дамиана, в Риме пострадавших (†284). Мч. Потита (II в.). Прп. Петра патрикия (†854). Прав. Ангелины, деспотиссы Сербской (XVI в.). Прп. Никодима Святогорца (†1809). Рим. 11, 13-24 (106 зач.); Мф. 11, 27-30 (43 зач.)

# Веруйте и будете здоровы

оспитанные родителямихристианами в правилах благочестия, ведшие строгую и целомудренную жизнь, братья Косма и Дамиан были удостоены Богом дара исцеления болезней. Лечили они бескорыстно, и всегда говорили больным: «Не своей силой мы врачуем болезни, а силой Христа. Веруйте в Него и будете здоровы». Своим примером святые братья многих обратили ко Христу. Римский император Карин (283-284) попытался заставить Косму и Дамиана принести жертву языческим идолам, но, пораженный внезапной болезнью, сам был вынужден обратиться к помощи братьев. Святые исцелили его, после чего с честью были отпущены на свободу. Но старый врач-наставник, у которого в свое время братья учились врачевству, стал завидовать их славе. Доведенный до исступления этой страстью, он позвал Косму и Ламиана в горы якобы для сбора лекарственных трав, и там убил их, а тела бросил в реку.

Господь прославил Своих угодников. И ныне по молитвам святых бессребреников получают исцеление все, с верою прибегающие к их предстательству.

• Утверждаясь в нищете, через самую эту нищету вы приобретаете себе небесное богатство. Ибо упражняя тела ваши в ночлеге на голой земле, в коленопреклонении, в молитве, вы становитесь прекраснее одетых в порфиру.

Ведь одетые в порфиру не служат Господу, вы же среди суровых лишений и в видимом голоде идете поклоняться Господу и славословить Его. Только пребывая в такой нищете и наготе, не сделайтесь нерадивыми, имейте примером и целью Господа и пройденный Им трудный путь. Когда утомишь свое тело и изнуришься, вспомни о теле Господа, как бил его Пилат и как Он изнемогал на Своем пути. Когда не будет у тебя ночлега, вспомни, что Господь творений, ходя по земле, так сказал: «Лисицы имеют норы и птицы небесные - гнезда, а Сын Человеческий не имеет, где приклонить голову» (Мф. 8, 20), - и успокоишься. Когда будешь странствовать, вспомни, что ноги Господа были в пыли все то время, какое Он пробыл на земле, разве только однажды, ради пророчества, Он сел на осла. Когда зальешься слезами, вспомни, что Господь оплакивал падение твое, молясь Отцу «с сильным воплем и со слезами многими», да спасешься от смерти (Евр. 5. 7). Когда будут издеваться над тобой люди, представь пощечины Его и оплевание Его и укрепись в смирении своем. Да и твой ночлег на голой земле не жесточе тернового венца, увенчавшего Его голову.

Как во время жатвы каждый надеется пожать то, что в пору засеял, и принять от земли плоды, так и если кто сделал что в настоящее время (Рим. 3, 26), то самое встречает его и в Царствии Небесном.

Преподобный Макарий Великий

#### 2 июля 1994 г. по ст.ст.

Положение честной ризы Пресвятой Богородицы во Влахерне (V в.). Свт. Фотия, митр. Киевского (†1431). Свт. Иувеналия, патр. Иерусалимского (†ок. 458). Рим. 11, 25-36 (107 зач.); Мф. 12, 1-8 (44 зач.). Богородице: Евр. 9, 1-7. Лк. 10, 38-42; 11, 27-28 (54 зач.)

Июль 15 Пятница

□ День постный

### Одно только нужно

арод дивился мудрости и силе Иисуса. Иисус любил народ, и народ любил Иисуса. Но у Иисуса были и враги, в основном среди фарисеев и книжников (учителей народа). Они ненавидели Его и, несмотря на творимые Им чудеса, не веровали, что Он Сын Божий.

Недалеко от Иерусалима находилось селение, называемое Вифания. В нем жили две сестры - Марфа и Мария, и их брат Лазарь. Все трое очень любили Иисуса и приглашали Его к себе.

Однажды Иисус пришел к ним, и Мария сразу села у Его ног слушать Его слово. Марфа же заботилась о большом угощении. Ей не нравилось, что Мария не помогала ей. Поэтому она подошла к Иисусу и сказала: «Господи! Или Тебе нужды нет, что сестра моя одну меня оставила служить? Скажи ей, чтобы помогла мне». Иисус же сказал ей в ответ: «Марфа! Марфа! ты заботишься и суетишься о многом, а одно только нужно; Мария же избрала благую часть, которая не отнимется у нее».

Иисус так возлюбил род человеческий, что оставил славу небес и пришел на землю, чтобы взыскать и спасти погибших в грехах, отступивших от Бога и забывших Его людей. Он как Добрый Пастырь всегда ищет заблудившуюся овцу.

В одной из Своих притч Иисус сказал: «Кто из вас, имея сто овец и

потеряв одну из них, не оставит девяносто девяти в пустыне и не пойдет за пропавшею, пока не найдет се? А найдя, возьмет ее на плечи свои с радостью и, придя домой, созовет друзей и соседей и скажет им: «Порадуйтесь со мною: я нашел мою пропавшую овцу». Сказываю вам, что так на небесах более радости будет об одном грешнике кающемся, нежели о девяносто девяти праведниках, не имеющих нужды в покаянии».

Большая радость будет на небесах, когда и сейчас кто-нибудь из читателей, еще не принявший Иисуса в свое сердце, обратится к Нему с сердечной молитвой покаяния. Иисус поймет, услышит, простит, даст душе мир и покой.

• В V в. братъя Гальбий и Кандид отправились из Константинополя в Палестину на поклонение святым местам. В небольшом селении близ Назарета они остановились на ночлег у одной престарелой еврейки. В ее доме внимание паломников привлекли зажженные свечи и курящийся фимиам. На вопрос, какая святыня находится в доме, благочестивая женщина поведала, что хранит ризу Богородицы. Пресвятая Дева перед Успением подарила одну из Своих одежд благочестивой девице, завещав ей передать другой девице.

Драгоценный ковчег со священной ризой был перевезен в Константинополь. Во Влахерне воздвигли храм в честь Богоматери и 2 июля 458 г. в него поместили ризу.

# Июль 16 Суббота

#### 3 июля 1994 г. по ст.ст.

Мч. Иакинфа (†108). Перенесение мощей свт. Филиппа, митр. Московского, всея России чудотворца (1652). Прпп. Анатолия, в Ближних пещерах (XII в.), и другого Анатолия, в Дальних пещерах (XII в.) Свт.: Евр. 13, 17-21 (335 зач.); Ин. 10, 9-16 (36 зач.). Ряд.: Рим. 6, 11-17 (92 зач.); Мф. 8, 14-23 (26 зач.)

# 1. Трагедия русского народа

17 июля исполнится 76 лет со дня расстрела большевиками последнего русского царя из царствовавшей триста лет династии Романовых, а также наследника цесаревича Алексея и царской семьи.

Цареубийства случались и раньше. Но впервые в нашей истории убийство монарха - пусть и бывшего - означало уничтожение самого престола - места, которое, по вере предков, было свято. места ответчика и предстателя перед небом за весь народ и всю Россию. Подобное событие для предков, говоривших: «Без Бога свет не стоит, без царя земля не правится», - означало бы конец Руси и могло представляться им, пожалуй, лишь как чудовищное апокалиптическое видение. Но вот это произошло - и множество русских людей отнеслось к этому спокойно, как к делу вполне естественному, - будто ничего святого у предков никогда и не было.

Наверное, сегодня это трудно понять, но главное случилось не в области политики, а совсем в другой сфере. Люди согласились, что святыни отцов можно отменить, что их нет, что они фикция, связанная с выдумкой о милосердном Боге, сотворившем человека по своему образу и подобию, реальность же состоит в том, что человек произошел от зверя.

Иными словами, преступление, совершенное в подвале, отразило катастрофу, давно уже совершавшуюся в душах и сознании людей, отразило адекватно возникшему новому сознанию и потому было воспринято этим

безбожным новым сознанием как норма.

Обратимся к Пушкину: «Климат. образ правления, вера, - перечисляет он, - дают каждому народу его особенную физиономию». Трагедия русского народа совершалась в точности по пушкинскому перечислению, в обратном его порядке, начиная с духовной основы - вначале отреклись от веры. В порядке политической реализации этого акта уничтожили образ правления, заменив личную власть (в идеале ограниченную ответственностью перед Богом, христианской совестью) произволом, ничем не ограниченным. А через несколько десятилетий последовал и другой результат - экологический кризис, сказывающийся сегодня и на климате.

Все это, разумеется, не могло не дать, говоря по-пушкински, «особенную физиономию» новому человеку и новому народу - советскому. «Новая общность людей» заменила идеал христианской любви к ближнему и милосердия идеей классовой борьбы и ненависти, а прежние святыни - новыми. Вместо библейских и евангельских заповедей заработали другие, черные: ненавидь, убий, лжесвидетельствуй, укради (экспроприируй, отними, перераспредели). «Белого царя» сменила самая черная диктатура, обещанное бесклассовое общество всеобщего равенства без Бога обернулось обществом деклассированным, люмпен-обществом, в котором все равны перед всеобщим беззаконием.

(Продолжение следует)

#### 4 июля 1994 г. по ст.ст.

Неделя 4-я по Пятидесятнице. Свт. Андрея, архиеп. Критского (†712). Прп. Марфы, матери Симеона Дивногорца (†551). Прп. Андрея Рублева, иконописца (XV в.). Собор Тверских святых. Утр. Лк. 24, 1-12. Лит.: Рим. 6, 18-23 (93 зач.); Мф. 8, 5-13 (25 зач.). Прп.: Евр. 13, 7-16 (334 зач.); Лк. 6, 17-23 (24 зач.)

Июль 17

Воскресенье

### 2. Трагедия русского народа

«Н

овый мир», возникший в результате великого греха, оказался поистине перевернутым миром. И здесь

объяснение того загадочного факта, над которым нынче быются историки и политики: каким образом оказалось возможно обвести вокруг пальца, одурманить на многие годы и подвергнуть ни в какие прошлые времена неслыханному, безнаказанному террору, вплоть до геноцида, многомиллионный народ, беспрепятственно построить грандиозное царство лжи и зла? Да именно оттого и оказалось возможным, что все представления о черном и белом, о верхе и низе, о добре и зле были перевернуты. Такого извращенного сознания и в таких масштабах не знала история. Это было коллективное помрачение людей, ввергнутых во тьму, в мир без Бога. Образовавшееся тоталитарное государство стало оборотнем сомодержавной Российской Империи, перевернутым ее подобием. Империя политически осталась империей, но духовно превратилась в разлагающийся труп, ибо была осенена «черной благодатью» того, кого Пушкин однажды назвал «вечным врагом человечества». Возник и в самом деле новый человек, возникла «новая порода» людей - людей, которым неведомо понятие греха и невнятен голос совести, людей, слабо различающих добро и зло.

Точкой, где сгустилась вся чернота этой трагедии безбожного сознания, превращающего Бога, царя, человека в ничто, и была расправа над последним русским государем, его сыном-

наследником и всей семьей.

Сурово сказал однажды Достоевский: русский человек без Христа проходимец. На нашей истории, на нас это подтвердилось - и жестоко! Мы продолжаем жить в зоне преступления, в мире перевернутых представлений, по законам этих представлений, жить так, как будто Бога - нет. Оглянемся каждый на себя, на свои поступки, на свое отношение к ближнему, вспомним, как на каждом шагу нарушаем заповеди Господни, как склонны судить других более, чем себя, - и мы поймем, что это так.

Сегодня мы думаем и мечтаем о возрождении России. Некоторым кажется, что единственный ключ к этому - возрождение монархии, восстановление «образа правления» (Пушкин). Но разве можно помышлять об этом, не помышляя о главном - о возрождении образа Божьего в человеке? А это означает возрождение этого образа в себе. И пока мы, до сих пор живущие по лжи и злобе, не увидим, что в жизни каждого из нас был - и не раз - свой убиенный царевич, и не ужаснемся этому, и не перестанем кивать на кого-то, кто испортил нам жизнь, - мы будем продолжать платить, платить так, как платит всякий, живущий по извращенным законам. И пусть хоть все хоры запоют, и все храмы откроются, и зазвонят все колокола, не будет возрождения России, будет продолжение того погибельного пути, который ведет в наши дни через безрассудный расстрел в подвале ипатьевского дома.

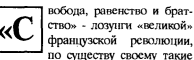
«Православная беседа»

# Июль 18 Понедельник

#### 5 июля 1994 г. по ст.ст.

Седмица 5-я по Пятидесятнице. Прп. Афанасия Афонского (†1000). Обретение честных мощей прп. Сергия, игум.Радонежского (1422). Прмцц. вел. княгини Елисаветы и инокини Варвары (†1918). Прп.: Гал. 5,22 - 6,2 (213 зач.); Лк. 6, 17-23 (24 зач.). Прмцц.: 2 Кор. 6, 1-10 (181 зач.); Мф. 15, 21-28 (62 зач.). Ряд.: Рим. 12, 4-5, 15-21 (109 зач.); Мф. 12, 9-13 (45 зач.)

# Кара Божия



идеальные, красивые. Но при проведении их в жизнь они, в лучшем случае, обращаются в ничто, над ними же высится неотъемлемая принадлежность революции - кровавая гильотина, ножом которой действительно свободно, равно и по-братски рубились головы всем не желавшим, а часто просто не умевшим вовремя поклониться кровожадному революционному Молоху. Ложь, лицемерие и потоки крови, крови без конца - вот истинные символы революции.

Все эти Гучковы, Милюковы, Родзянко, кн. Львовы, Винаверы, Маклаковы - крестные отцы революции, крупные по своей разрушительной работе и столь бледные и безвольные в деле созидания.

Их воспитанник, в сущности, психически больной Керенский и, наконец, их естественные преемники по каинову делу - Ленин и Троцкий, эти умные, наиболее яркие, но демонические слуги князя тьмы, затопившие Россию потоком крови и закончившие начатую их предшественниками работу по ее разрушению - все они так или иначе послужили этим революционным символам.

Мрачна картина нашей революции,

что в душе признают и разочаровавшиеся искренне и честные ее приверженцы, но не менее темна и безобразна предшествовавшая ей эпоха, когда шла подготовка и производился планомерный натиск на самое дорогое достояние России - Царскую Семью.

Казалось, массовое помешательство охватило всех. Так, к примеру, государственная полиция недостаточно внимательно относилась к подготовлявшимся разными «общественными» деятелями заговорам, но изощрялась в составлении докладов о шумных похождениях Распутина, а дворянские съезды изощрялись друг перед другом в вынесении наиболее едких резолюций о «темных силах».

(Продолжение следует)

 Сегодня - день памяти обретения мощей преподобного Сергия, игумена Радонежского.

В 1408 году Москва и ее окрестности были опустопиены ордами татарского хана Едигея. Сожгли татары и Троицкую обитель, иноки которой укрылись в лесу. Вернувшись в монастырь, они стали восстанавливать разрушенные храмы, строить новые.

При строительстве нового, каменного храма во имя Живоначальной Троицы и были обретены нетленные мощи святого игумена. Это произошло 5 июля 1442 года (по ст.ст.).

#### 6 июля 1994 г. по ст.ст.

Собор Радонежских святых. Прп. Сисоя Великого (†429). Прп. Сисоя, схимника Печерского, в Дальних пещерах (XIII в.). Обретение мощей прав. девы Иулиании, кн. Ольшанской (XVI в.) Рим. 14, 9-18 (114 зач.); Мф. 12, 14-16, 22-30 (46 зач.)

Июль 19 Вторник

### Кара Божия

в следствие бунта невоюющих солдат петроградского гарнизона, бунта не подавленного по вине проникших всюду заговорщиков, восстания черни, возглавленного столь популярной в то время Государственной Думой, - Госу-

дарь Император был отнят от России.

Еще ранее в душе нарушив долг присяги хотя бы непротивлением распространявшейся клевете, большинство сочло себя и формально освобожденными от нее, удовольствовавшись появившейся в газетах телеграммой Государя об отречении от престола. Одурманенные долгой разрушительной работою люди, и среди них много вполне честных и порядочных, не понимали, вероятно, что от этого обязательства, данного перед Святым Евангелием и Крестом, никто освободить не может.

Массовое клятвопреступление было совершено, - с этого момента в нем принял участие и простой народ, - за этим неминуемс должно было следовать и возмездие.

И оно пришло немедленно. С первых же дней революции, когда сразу выявилась полная неспособность к управлению великой страной всех популярных любимцев общественного мнения, корившего раньше Государя за непризыв к власти этих «лучших» людей, когда в храмах Божиих впервые начинали святотатственно возносить

молитвы за «благоверное» временное правительство, ясно было, что Россия докатится и до большевизма, и до проигрыша войны.

Теперь голодиая, мерзнущая, вымирающая от болезней, захлебывающаяся в потоках крови Россия являет собою ужасную картину. Пережив революционные временные правительства различных формирований, она изнывает теперь под гнетом одной из его разновидностей, именуемой советским правительством. А все те, кто так храбро боролся с Царскою Властью, жалобно ноют по различным столицам Европы и ничего не могут сделать с той властью, которая сумела вовремя снять плоды с посаженного ими дерева.

И это тяжелое испытание, ниспосланное за грехи нашей Родине, будет продолжаться, как и триста лет тому назад, до тех пор, пока огромное большинство русского народа не покается в своих прегрешениях и, главное, не осознает того, насколько оно безмерно виновато перед своим Государем, Помазанником Божиим, светлый духовный образ которого еще ярче вырисовался в эти мрачные годы лихолетья.

Николай Тальберг, 1920

• Не судите, да па судимы будете. Евангелие от Матфея, 7, 1

# Июль **26** Вторник

#### 13 июля 1994 г. по ст.ст.

Собор Архангела Гавриила. Прп. Стефана Савваита (†794). Свт. Иулиана, еп. Кеноманийского (І в.). Мч. Серапиона (II-III вв.). Мч. Маркиана (†258). 1 Кор. 1, 1-9 (122 зач.); Мф. 13, 24-30 (52 зач.). Архангелу: Евр. 2, 2-10 (305 зач.); Лк. 10, 16-21 (51 зач.)

# Возвращение в свою обитель

а место казни св. мучеников Литовских Антония, Иоанна и Евстафия (см. страницы 120, 121) стали собираться для молитвы христиане, число которых в городе быстро росло. Пустынная местность оживлялась, и дубовая роща была наконец вырублена. После кончины мучеников здесь уже никого не казнили. При содействии второй супруги Ольгерда Иулиании, Тверской княжны, здесь была сооружена часовня, а затем и храм во имя Св. Троицы. Весть о подвиге мучеников быстро распространилась в православном мире. Спустя 27 лет по кончине Виленские мученики по инициативе патриарха Константинопольского Филофея были причислены к лику святых. В том же 1374 году частицы их мощей торжественно перенесли в храм св. Софии в Константинополе. Пругими примечательными свидетельствами почитания свв. Антония, Иоанна и Евстафия на Руси и в Византии являются их изображение на «большом» саккосе (часть архиерейского облачения) митрополита Московского Фотия, который ныне хранится в Оружейной палате Московского Кремля, и факт передачи Вселенским патриархом креста с частицами их святых мощей в дар известному подвижнику, «игумену земли Российской» преподобному Сергию Радонежскому. Общерусское почитание святых установлено на Соборе 1549 года при митрополите Московском Макарии.

В XVI веке мощи свв. Антония, Иоанна и Евстафия переносят в наш Свято-Духов монастырь и помещают в предалтарной пещере. С 1826 г. верующие получают свободный доступ к мощам для поклонения.

Во время первой мировой войны, ввиду угрозы захвата Вильны немецкими войсками, мощи мучеников перевозят в Москву, в Донской монастырь. В период религиозных гонений мощи, как и множество подобных святынь, были конфискованы и отданы в музей. Лишь в июле 1946 года их вернули в Свято-Духовскую обитель. С тех пор каждый год 26 июля - в день перенесения мощей, и 27 апреля - в день кончины первого из трех мучеников св. Антония, - торжественно празднуется их память. К чудотворной помощи святых мучеников и по сей день с верой прибегает множество христиан из ближних и дальних краев, взывая к

СВЯТЫЕ МУЧЕНИЦЫ АНТО-НИЕ, ИОАННЕ И ЕВСТАФИЕ. МО-ЛИТЕ БОГА О НАС!

● 26 июля 1946 г. были возвращены в Вильнюе мощи свв. мучеников Антония, Иоанна и Евстафия, находившиеся в Москве со времен первой мировой войны. Сейчас они открыто почивают в пещере (крипте) Свято-Духова монастыря. Сегодня, по обычаю, здесь совершается особо торжественное богослужение.

#### 14 июля 1994 г. по ст.ст.

Ап. от 70-ти Акилы (І в.). Прп. Стефана Махрищского (†1406). Мч. Иуста (I в.). Прп. Еллия монаха (IV в.). Прп. Онисима чудотворца (IV в.). 1 Kop. 2,9 - 3,8 (127 say.); Mdv. 13, 31-36 (53 say.). За четверг: 1 Кор. 3, 18-23 (129 зач.); Мф. 13, 36-43 (54 3ay.)

Среда

Июль

□ День постный

#### Исполнилось желание св. Ольги...

честивой Ольги, и Россия, где уже более ста лет малопомалу укоренялось христианство, наконец вся и торжественно признала святость оного, почти в одно время с землями соседственными: Венгриею, Польшею, Швециею, Норвегиею и Даниею. Самое разделение церквей, восточной и западной, имело полезное следствие для истинной веры, ибо главы их старались превзойти друг друга в деятельной ревности к обращению язычников.

сполнилось желание благо-

Древний летописец наш повествует, что не только христианские проповедники, но и магометане, вместе с иудеями, обитавшими в земле Козарской или Тавриде, присылали в Киев мудрых законников склонять Владимира к принятию веры своей и что Великий князь охотно выслушивал их учение. Случай вероятный: народы соседственные могли желать, чтобы государь, уже славный победами в Европе и в Азии, исповедовал одного Бога с ними, и Владимир мог также увидев, наконец, подобно великой бабке своей, заблуждение язычества искать истины в разных верах.

Скоро знамения веры христианской, принятой государем, детьми его, вельможами и народом, явились на развалинах мрачного язычества в России, и жертвенники Бога истинного заступили место идольских требищ. Великий князь соорудил в Киеве деревянную церковь св. Василия на том месте, где стоял Перун, и призвал из Константинополя искусных зодчих для строения храма каменного во имя Богоматери там, где в 983 году пострадал за веру благочестивый варяг и сын его. Между тем ревностные служители алтарей, священники, проповедовали Христа в разных областях государства.

Многие люди крестились, рассуждая, без сомнения, так же, как и граждане киевские; другие, привязанные к закону древнему, отвергали новый, ибо язычество господствовало в некоторых странах России до самого XII века. Владимир не хотел, кажется, принуждать совести; но взял лучшие, надежнейшие меры для истребления языческих заблуждений - он старался просветить россиян. Чтобы утвердить веру на знании божественных книг, еще в IX веке переведенных на славянский язык Кириллом и Мефодием и, без сомнения, уже давно известных киевским христианам, Великий князь завел для отроков училища, бывшие первым основанием народного просвещения в России. Сие благодеяние казалось тогда страшною новостию, и жены знаменитые, у коих неволею брали детей в науку, оплакивали их как мертвых, ибо считали грамоту опасным чародейством.

Н.М. Карамзин

Август **5** Пятница

#### 23 июля 1994 г. по ст.ст.

Почаевской иконы Божией Матери (1675). Мчч. Трофима, Феофила и с ними 13-ти мчч. (IV в.). Иконы Божией Матери, именуемой «Всех скорбящих Радость» (с грошиками) (1888). Богородице: Флп. 2, 5-11. Лк. 10, 38-42; 11, 27-28. Ряд. 1 Кор. 7,35 - 8,7 (139 зач.); Мф. 15, 29-31 (63 зач.) Пень постный

## 1. Братоубийство

брадованный смертию дяди и благодетеля - великого князя Владимира (см. стр. 211, 212), князь Святополк спешил воспользоваться ею: созвал граждан, объявил себя государем Киевским и роздал им множество сокровищ из казны Владимировой. Граждане брали дары, но с печальным сердцем, ибо друзья и братья их находились в походе с князем Борисом, любезным отцу и народу. Борис, нигде не встретив печенегов, возвращался с войском и стоял на берегу реки Альты. Там принесли ему весть о кончине родителя, и добродетельный сын занимался единственно своею искреннею горестию. Товарищи побед Владимировых говорили ему: «Князь! С тобою дружина и воины отца твоего; поди в Киев и будь государем России!» Борис ответствовал: «Могу ли поднять руку на брата старейшего? Он должен быть мне вторым отцом». Сия нежная чувствительность казалась воинам малодушием. Оставив князя мягкосердечного, они пошли к тому, кто властолюбием своим заслуживал в их глазах право властвовать.

Но Святополк имел только дерзость злодея. Он послал уверить Бориса в любви своей, обещая дать ему новые владения, и в то же время, приехав ночью в Вышегород, собрал тамошних бояр на совет. «Хотите ли доказать мне верность свою?» - спросил новый государь. Бояре ответствовали, что они рады положить за него свои головы. Святополк требовал от них головы Бориса, и сии недостойные взялись услужить князю злодеянием. Юный Борис, окруженный единственно малочисленными слугами, был еще в стане на реке Альте. Убийцы ночью приблизились к шатру его и, слыша, что сей набожный юноша молится, остановились.

Борис, уведомленный о злом намерении брата, изливал пред Всевышним сердце свое в святых песнях Давидовых. Он знал уже, что убийцы стоят за шатром, и с новым жаром молился... за Святополка; наконец, успокоив душу небесною верою, лег на одр и с твердостию ожидал смерти. Его молчание возвратило смелость злодеям. Они вломились в шатер и копьями пронзили Бориса, также верного отрока его, который хотел собственным телом защитить государя и друга. Сей юный воин именем Георгий, родом из Венгрии, был сердечно любим князем своим и в знак милости носил на шее золотую гривну; корыстолюбивые убийцы не смогли ее снять и для того отрубили ему голову. Тело Борисово завернули в намет и повезли к Святополку. Узнав, что брат его еще дышит, он велел двум варягам довершить злодеяние. Один из них вонзил меч в сердце умирающему...

(Продолжение следует)

#### 24 июля 1994 г. по ст.ст.

Мц. Христины (†ок. 300). Мчч. блгвв. кнн. Бориса и Глеба, во св. крещении Романа и Давида (†1015). Прп. Поликарпа, архимандрита Печерского (†1182). Мчч.: Рим. 8, 28-29 (99 зач.); Ин. 15,17 - 16,2 (52 зач.). Ряд.: Рим. 12, 1-3 (108 зач.); Мф. 10,37 - 11,1 (39 зач.)

**б** Суббота

## 2. Братоубийство

вятополк немедленно отправил гонца к Муромскому князю Глебу сказать ему, что Владимир болен и желает видеть его. Глеб, обманутый сею ложною вестию, с малочисленною дружиною спешил в Киев. Дорогою он упал с лошади и повредил себе ногу; однако ж не хотел остановиться и продолжал свой путь от Смоленска водою. Близ сего города настиг его посланный от Ярослава, князя Новгородского, с уведомлением о смерти Владимировой и гнусном коварстве Святополка. Но в то самое время, когда Глеб, чувствительный, набожный подобно Борису, оплакивал отца и любимого брата, в усердных молитвах поверял небу горесть свою, явились вооруженные убийцы и схватили его ладью.

Дружина муромская оробела. Горясер, начальник злодеев, велел умертвить князя, и собственный повар Глебов, именем Торчин, желая угодить Святополку, зарезал своего несчастного государя. Труп его лежал несколько времени на берегу, между двумя колодцами, и был наконец погребен в вышегородской церкви св. Василия вместе с телом Бориса.

Еще Святополк не насытился кровию братьев. Древлянский князь Святослав, предвидя его намерение овладеть всею Россиею и будучи не в силах ему сопротивляться, хотел уйти в Венгрию; но слуги Святополковы до-

гнали его близ гор Карпатских и лишили жизни. Братоубийца торжествовал злодеяния свои как славные и счастливые дела: собирал граждан киевских, дарил им деньги, одежду и надеялся щедростию приобрести любовь народную.

Н.М. Карамзин

Благоверные князья не захотели поднять руку на коварного брата и без сопротивления погибли от рук убийц. В чем же состоял подвиг этих святых?

Жизнь святых братьев была принесена в жертву основному христианскому доброделанию - любви. Они сделали то, что было еще ново и непонятно для языческой Руси, привыкшей к кровной мести - они показали, что за зло нельзя воздавать злом, даже под угрозой смерти.

• Описывая один из местных обычаев, святитель Василий Великий сообщает, что в Александрии и Египте существовало общее правило для всех мирян - держать св. Дары у себя дома. Только в V-VI вв. Церковь перестала доверять мирянам самостоятельное обращение со св. Дарами и ввела в употребление лжицу (ложечку). Право получать причастие в руки было сохранено за духовенством и за одним лишь мирянином - византийским императором, а позднее и за русским царем, но только в день его коронации.

#### Август

25 июля 1994 г. по ст.ст.

Неделя 7-я по Пятидесятнице. Успение прав. Анны. матери Пресвятой Богородицы. Память Пятого Вселенского Собора (553). Собор Смоленских святых. Утр.: Ин. 20, 1-10 (63 зач.).

Лит.: Рим. 15, 1-7 (116 зач.); Мф. 9, 27-35 (33 зач.).

Воскресенье

Прав. Анне: Гал. 4, 22-31 (210 зач.); Лк. 8, 16-21 (36 зач.)

### 1. Великий псалмопевец

авиду по надписям еврейской и русской Библии принадлежат 73 псалма, а по грекославянской - 87.

Первая народная известность Давида начинается со времени его победного единоборства с Голиафом, богатырем филистимским. Когда две армии - евреев и филистимлян - сошлись около долины Сокаофской, заняв горы, прилегающие к ней, то ни одна из них не решалась спуститься в долину, чтобы начать битву, так как по условиям местности это было бы одним из шансов к поражению. Поэтому обе стороны стояли в бездействии. Тогда выступил Голиаф и вызвал на единоборство кого-либо из евреев. Из последних никто не решался вступить с ним в битву.

Голиаф в продолжение сорока дней издевался над евреями, и последние должны были молча сносить его язвительные и оскорбляющие национальное чувство насмешки. Когда Давид, принесший пищу своим братьям, услышал эти насмешки, в нем сильно заговорило желание смыть этот позор с евреев, и он вступил, по-видимому, в неравную для себя борьбу. Кончилась она победой.

Имя Лавида, смывшего позор с евреев, сделалось популярным и ставилось выше Саула. Его всюду воспевали в народных песнях: «Саул победил тысячи, а Давид - тьмы». С этого времени в Саула вселилась зависть к Давиду, и по той мере, как росли известность и популярность последнего, основанные на целом ряде его блестящих военных подвигов, зависть Саула переходила в чувство ненависти и вызывала в последнем попытки убить Лавида и целый ряд преследований. Павид спасался бегством. За время бегства Давид стал более известен народу со стороны кротости своего характера, искреннего благочестия, практической находчивости, военной предусмотрительности и отваги. Поэтому со смертью Саула он скоро стал царем сначала одного Иудина колена, а потом и всех двенадцати. Царствование Давида было благотворно для евреев.

Но его царствование было омрачено и некоторыми печальными событиями. Преступление Давида с Вирсавией и убийство Урия сопровожпалось семейными несчастиями: восстанием Авессалома, а впоследствии -Алонии, его сыновей. Во время первого восстания он был принужден бежать из Иерусалима и подвергаться насмешкам со стороны привсрженцев своего сына. Его же народ постигла моровая язва, унесшая много жертв. Эти события глубоко отзывались на Давиде.

(Продолжение следует)

- Слава это дым, который может осленить глаза, но нисколько не стоющий того, чтобы гоняться за ним всю жизнь.
- Не увлекайся славою, чтобы не обмануться своим благополучием, как обманываются те, кто ступает на весенний лед.

#### 26 июля 1994 г. по ст.ст.

Седмица 8-я по Пятидесятнице. Сщмчч. Ермолая, Ермиппа и Ермократа, иереев Никомидийских (†ок. 305). Прп. Моисея Угрина, Печерского, в Ближних пещерах (†ок. 1043). Прмц. Параскевы (II в.). 1 Кор. 9, 13-18 (142 зач.); Мф. 16, 1-6 (65 зач.)

## Понедельник

**АВГУСТ** 

## 2. Великий псалмопевец

авид представляет собою натуру, богато одаренную физическими и духовными силами. Невысокого роста, плотно сложенный, белокурый и с голубыми глазами, он обладал большой мускульной силой и ловкостью, что часто проявлял еще в молодых летах в борьбе со львами, из пасти которых мог вырывать похищенных ими овец.

При этом он отличался большой выносливостью и подвижностью. Частые и продолжительные преследования со стороны Саула, многочисленные военные походы, а впоследствии, в зрелом возрасте, бегство от Авессалома, когда Давиду приходилось перебегать с места на место, часто не имея с собой никакого провианта, служат ярким тому подтверждением.

Уменье же Давида обходиться со всеми ласково, не мстить за личные обиды (история Саула и Семея), его беспристрастие в судебных делах, любовь к нему священников, левитов и пророков, умение сплотить в одно ранее разрозненные колена и последующая заботливость о построении храма и о богослужении обнаруживают в нем кроткий характер, глубокое уважение к личному достоинству человека, административную прозорливость и такт и искреннее, сердечное благо-.честие.

Давиду характерно сильное развитие в нем области сердечной, области чувства и, кажется, неиссякаемый поэтический талант. Первой чертою объясняются все те, по-видимому, странные, иногда непрактичные действия, а иногда и прямые проступки. когда Давид щадит заведомого своего врага (Саула), или когда вступает в связь с Вирсавией, отдавшись чувству увлечения перед внешней, физической ее красотой.

Но насколько искренне и мимолетно было подобное последнему чувство. настолько глубоко и продолжительно было в Давиде сознание своей греховности пред Богом и покаяние пред Ним. Последнее объяснялось возвышенностью понятий Давида о Боге и соответствующим строгим отношением к себе.

Нарушение Божественных заповедей являлось, по нему, величайшим оскорблением Всесвятого Существа, а потому вызывало в Давиде сознание полной греховности пред Ним, причем его падение казалось настолько глубоким, что подняться из него самому считал непосильным для человека. В этих случаях Давид доходил до полного отрицания за собою каких-либо хороших дел и единственным его молитвенным воззванием было: «Помилуй меня, Господи, по твоему величайшему снисхождению к человеку».

> «Толковая Библия А.П. Лопухина». 1907

Слава от людей так же ненадежна, как и сами люди.

## Август 29 Понедельник

#### 16 августа 1994 г. по ст.ст.

Седмица 11-я по Пятидесятнице. Попразднство Успения. Перенесение Нерукотворенного Образа (Убруса) Иисуса Христа (944). Мч. Диомида врача (†298). Мчч. 33-х Палестинских. Образу. Кол. 1, 12-18. Лк. 9, 51-56; 10, 22-24. Ряд.: 2 Кор. 2, 4-15 (171 зач.): Мф. 23. 13-22 (94 зач.)

## Религия - некое удовольствие?

верю в Бога... Но что такое вера?

Много людей обращается к Богу в страхе, в несчастье, в страдании, но проходят эти минуты, и ЛЮЛИ ВОЗВРАЩАЮТСЯ К ЖИЗНИ, НИКАКОГО ОТНОШения к вере не имеющей, и живут так, как если бы никакого Бога не было. Еще больше люлей верит не столько в Бога, сколько, как это ни странно, - в религию. Им попросту хорошо, уютно, успокоительно в храме. многие из них с детства привыкли к этой «священности» храма и обрядов. Здесь все красиво, глубоко и таинственно - не то, что в уродливом и злом повседневном мире. И люди, в сущности, никогда не запумываясь и не углубляясь, держатся за эту «религиозность». Но это почти не имеет отношения к «реальной» жизни. Религиозность дает хорошие и чистые «переживания», помогает жить. И все же религия здесь сама по себе, а жизнь

Есть категория людей, которые считают, что религия полезна и нужна для человеческого общества, для нации, для семьи, для детей, для умирающих и больных, для поддержания честности и морали, которые, иными словами, сводят религию к приносимой ею пользе. Я помню, когда я был молодым священником, матери обращались ко мне, прося помочь им - при помощи исповеди - искоренить в их детях ту или иную скверную наклон-

ность. «Скажите моему ребенку, что Бог все видит, он испугается и не будет делать этого и этого...»

Религия - помощь и утешение. Религия - как некое удовольствие от священного и возвышенного. Религия как польза. Замечу, что во всем этом есть своя доля правды. И однако, сведенная только к этому, религия не есть та вера, о которой апостол Павел на заре христианства сказал: «Вера же есть осуществление ожидаемого и уверенность в невидимом».

Все это значит, что в христианском опыте веры эта последняя есть плод и проявление не знания просто, не вывод из рассуждений и проверок, не умственная выкладка и вместе с тем не просто религиозная эмоция, которая сейчас есть и которой через минуту, может быть, не будет, ибо она выветрится, но вера есть встреча, реальная встреча чего-то самого глубокого в человеке, некоего присущего ему ожидания с тем, на что это ожидание направлено, даже если и не знает этого человек. Об этой встрече, об этом «осуществлении ожидаемого» и «уверенности в невидимом» лучше всего сказал блаженный Августин: «Для себя создал Ты нас, Господи, и не успокоится сердце наше в нас, пока не найдет Тебя». А это и подводит нас к самому таинственному слову нашего исповедания веры: «Я верю в Бога». Это подводит нас к слову Бог.

(См. также с. 245)

#### 17 августа 1994 г. по ст.ст.

Мч. Мирона пресвитера (†250). Прп. Алипия, иконописца Печерского (†ок. 1114). Мчч. Павла, Иулиании и прочих (†ок. 273). Мчч. Фирса, Левкия, Короната и дружины их (†249-251). 2 Кор. 2.14 - 3.3 (172 зач.): Мф. 23, 23-28 (95 зач.)

Август 30 Вторник

## Бога никто никогда не видел



ога никто никогда не видел». Это сказал не атеист и не сомневающийся в своей вере верующий, и не просто

обыватель, занятый своими делами и для тем возвышенных не имеющий времени. Это сказал апостол Павел, чья страстная, огненная вера сквозь тысячелетия опаляет всякого, берущего в руки его послания.

«Бога никто никогда не видел». Но что же тогда означает эта извечная вера? На что, на кого она направлена? Что вкладывает человек в это та-инственное, самое логически необъяснимое из всех созданных человеком слов? Любимого мы видим, и видя знаем, и узнавая - любим. А Бога «никто никогда не видел». Значит ли это, что мы его чувствуем?

Здесь раскрывается бедность, недостаточность, беспомощность слов, когда ими нужно выразить главное и потому до конца невыразимое. Ибо совершенно очевидно, что слово «чувство, чувствовать» может означать столько разных состояний, движений ума, настроений, что на нем одном не построишь, из одного него не выведешь веры.

Вера есть ответное движение не души одной, а всего человека, всего его существа - вдруг что-то услышавшего, вдруг что-то узревшего и отдающего себя этому движению. На языке христианства это можно выразить так: вера от Бога, от Его инициативы, от Его призыва. Она всегда ответ Ему,

отдача человеком себя Тому, кто дает себя. Как изумительно сказал Паскаль, «Бог говорит нам: ты не искал бы Меня, если бы уже не нашел». И потому что вера - ответ, ответное движение, в ней всегда остается и искание. и жажла и стоемление.

И не потому я верю в Бога, что я хочу загробной жизни и вечности, а потому в жизнь вечную верю, что верю в Бога. Но тогда на вопрос всех вопросов - почему я верю? - я могу ответить только одно: потому что Бог дал мне эту веру и все время дает. Дал именно как дар, как подарок, в котором удостоверяет меня та абсолютно ни от чего в мире не зависящая радость, тот абсолютно ни от чего в мире и жизни не зависящий мир, которые я ошущаю в себе. - о! - не всегда, редко. иногда, в те минуты, когда слово Бог перестает быть словом, а становится как бы водоемом, по которому льется лавина света, любви, красоты, льстся сама жизнь.

«Радость и мир в Духе Святом», - так сказал апостол Петр, и нет других слов, ибо, когда веришь и живешь верой, уже и слов не нужно, и они почти невозможны...

Протопресвитер Александр Шмеман

• Кто потеряет душу свою ради Меня, тот сбережет ее. Ибо что пользы человеку приобрести весь мир, а себя самого погубить или повредить себе?

Евангелие от Луки, 9, 24-25

сама по себе.

# Сентябрь 10 Суббота .

#### 28 августа 1994 г. по ст.ст.

Прп. Моисея Мурина (IV в.). Обретение мощей прп. Иова Почаевского (1659). Собор прпп. отцов Киево-Печерских, в Дальних пещерах (прп. Феодосия) почивающих. 1 Кор. 1, 26-29 (125 зач.); Мф. 20, 29-34 (82 зач.)

## Злоба поселилась в седьмом «Б»?

а родительское собрание в одной из вильнюсских школ мы были приглашены вместе со своими детьми. В классе тринадцать мальчиков и шесть девочек. Тема собрания - как справиться со злобой, одолевшей седьмой «Б».

Энергичная классная руководительница сразу выделила ядро отрицательных героев, «черных лидеров». Их трое. Хотя девочек обижают и вовсе не они, а другие. Дошло до того, что девочки вообще не хотят идти в такой класс. Кризис созрел. Что делать?

Среди обидчиков, увы, и мой сын. Мама Инги - большая, солидная дама с тоской и отчаянием в глазах - высказала мне и сыну все свое негодование. Я понял, что дела обстоят более серьезно, чем казалось сначала. В седьмом «Б» действительно поселилась ощутимая злоба. Почему? Кто виноват?

Конечно, мы, родители. Но, кажется, стараешься, как можешь...

Отец вот сидит и пишет умные статьи, не пьет, не курит, тряпками и машинами не интересуется. Мать - учительница по этике, пишет стихи... Вместе регулярно ходят в храм, исповедаются, причащаются...

Когда пришла очередь говорить нашим отпрыскам, сын поднял руку:

- Витя, конечно, был неправ, ударив Валю. Но я видел, как он переживал и сожалел об этом своем поступке...

Это уже что-то новое! Неужто покаяние? А мой-то, смотри, не стал оправдываться, заступился за другого. Может, что-то понял, может, что-то в конце концов изменится?

Дети покинули класс. Я пересел на последнюю парту, чтобы можно было видеть всех. Нелицеприятный разговор продолжался. Посыпались предложения: расформировать класс, строже наказывать виновных, вызвать платного психолога...

Жаль было смотреть на наше поколение, поколение пятидесятых. Выросшие без истинной веры, пожинаем то, что посеяли...

А вон та мамаша, смотри, так и дышит злобой. Кто-то, оказывается, больно ущипнул ее дочь. Господи, да что же происходит - я ловлю себя на мысли о том, что мне очень хочется ущипнуть и эту злобную даму!

Хм, платный психолог! Я, конечно, «за», но какова цена урокам веры, урокам этики? Разве на них не с любви следует начинать? Разве не об этом еще почти две тысячи лет назад говорил апостол Павел?

«Бог есть любовь» - учит Слово Божие. А первоверховный апостол добавляет:

«Если я говорю языками человеческими и ангельскими, а любви не имею, то я - медь звенящая, или кимвал звучащий.

Если имею дар пророчества, и знаю все тайны, и имею всякое познание и всю веру, так что могу и горы переставлять, а не имею любви, - то я ничто.

И если я раздам все имение мое и отдам тело мое на сожжение, а любви не имею, - нет мне в том никакой пользы...»

#### 29 августа 1994 г. по ст.ст.

Усекновение главы Пророка, Предтечи и Крестителя Господня Иоанна.

Утр.: **Мф. 28**, 16-20 (116 зач.)

Лит.: 1 Кор. 15, 1-11 (158 зач.); Мф. 19, 16-26 (79 зач.). Предтече: Деян. 13, 25-32 (33 зач.); Мк. 6, 14-30 (24 зач.)

Великий праздник

□ День постный

Сентябрь

11

Воскресенье

## Самый великий пророк

оанн Креститель - величайший из пустынников, ибо никто не познал в такой глубине, как он, близость Бога.

Сам Христос свидетельствовал - среди рожденных женами нет никого выше Иоанна Крестителя, ни раньше, ни позже не было никого, равного ему, и даже Илия пророк - ниже Иоанна.

В Иоанне Крестителе, последнем пророке Ветхого Завета, соединилось все лучшее, свойственное праведникам дохристианского периода. Особенно характерно ему смирение. Смирение мудрость. Одна из самых трудных добродетелей. Добродетель отказа от самого себя, от собственного «я» во имя и ради Бога - Отца небесного, ради соединения с Ним.

Но кто же хочет отказаться от «я»? Напротив, каждый стремится утверждать свое «я» как можно громче, чтобы все видели, каков «я». «Я» - великий ученый, «я» - замечательный писатель, «я» - благодетель народа, «я» - исцелитель, знаменитый экстрасенс, волшебник, колдун, последователь самого сатаны. «Я», «Я», «Я»...

Не такова христианская мудрость, суть которой - служение Богу, ближнему, жертвенность, простота, смирение, любовь, искреннее покаяние и самообличение, вера в вечность жизни, в благо дарованного Богом бытия...

о. Александр Салтыков

#### Как спастись богатством?

Этой теме посвящено сегодняшнее рядовое Евангельское чтение. «Если кочешь быть совершенным, сказал Господь наш Иисус Христос, - пойди, продай имение твое и раздай нищим; и будешь иметь сокровище на небесах; и приходи и следуй за Мною».

О. Александр Ельчанинов пишет, что не нужно думать, что есть только один вид богатства - деньги. Можно быть богатым богатством молодости, иметь сокровище таланта, дарований, обладать капиталом здоровья. Все эти богатства тоже могут стать препятствием к спасению.

Да, поистине блаженны нищие в смысле имущества - как легко им приобрести евангельскую легкость духа и свободу от земных пут, но блаженны и не имеющие здоровья и молодости (потому что страдающий плотью перестает грешить), блаженны некрасивые, неталантливые, неудачники - они не имеют в себе главного врага гордости, так как им нечем гордиться.

Но как же быть, если Бог послал нам то или иное из земных богатств? Неужели мы не спасемся, пока не освободимся от него? Можно оставить при себе (но не для себя) свое богатство и спастись; но только надо внутренно освободиться от него, оторвать от него свое сердце, владеть своим богатством как бы не владея, обладать им, но не давать ему обладать собой, принести его к ногам Христа и послужить Ему им.

## Сентябрь 14 Среда

#### 1 сентября 1994 г. по ст.ст.

Прп. Симеона Столпника (†459) и матери его Марфы (†ок. 428). Мч. Аифала диакона (†380). Мцц. 40 дев постниц и мч. Аммуна диакона (IV в.). Новолетию: 1 Тим. 2, 1-7 (282 зач.); Лк. 4, 16-22 (13 зач.); Прп.: Кол. 3, 12-16 (258 зач.). Мф. 11, 27-30 (47 зач.)

■ Церковное новолетие (начало индикта)

#### □ День постный

## Это не для меня, а то - лишнее?

огда молишься Господу, взирай сердечными очами внутрь себя, на душу свою: «Господь там, в мыслях твоих и в движениях сердца твоего правых, так и в не тебя и на всяком месте. Близ тебя Он - во устех твоих и в сердце твоем, а не на небесах только или в бездне».

- Бог есть Истина и молитва моя должна быть истинна, как и жизнь. Бог есть Свет и молитва моя должна быть произносима во свете ума и сердца. Бог есть Огнь и молитва моя, как и жизнь, должна быть пламенна. Бог свободен и молитва моя должна быть свободным излиянием сердца. Какое богатство духа человеческого! Только помысли он сердечно о Боге, только пожелай сердечного соединения с Богом, и Он сейчас с тобой.
- Прекрасны наши молитвы! Мы привыкли к ним, но вообразим себе, что мы в первый раз их слышим, поставим себя на место иностранцев.
- Молитва должна быть всегда непременно искренняя и совершенно свободная, а не невольная, вынужденная обычаем и привычкою. Вообще, она должна быть свободным и вполне сознательным излиянием души перед Богом. «Перед Господом изливаю душу мою» (Молитва Анны, мат. Самуила).
- Бог оттого хочет от нас всегдашнего обращения к Нему в молитве, чтобы нас, одичавших грехом и удаля-

ющихся от Него чад Своих, привлечь к Себе, очистить и заключить в объятия Своей любви. Так и добрые родители поступают со своими злонравными детьми.

◆ На молитве необходимо намеренное, обдуманное, крайнее смирение. Особенно это нужно во время чтения молитвы Господней Отче наш. Смирение разрушает все козни вражии. Ах, как много в нас тайной гордости! Это, говорим, я знаю; в этом не нуждаюсь; это не для меня; это лишнее; в этом не грешен, - сколько своего мудрования!

#### Св. Иоанн Кронштантский

• Преподобный Симеон родился в середине IV в. в Сирии. Решив стать монахом, он покинул родительский дом и принял иночество в одной из соседних обителей, а затем и вовсе удалился в пустыню. Святой Симеон положил начало новому виду монашеского полвига столпничеству. На построенном собственными руками столпе (небольшой башне) высотой в несколько метров он беспрерывно молился. Жизнь его была лишена элементарных удобств, пищей служили пшеничные зерна и вода, приносимые добрыми людьми. Многие приходили к святому, чтобы получить наставление в вере. Император Маркиан в одежде простолюдина навещал преподобного Симеона, чтобы спросить его советов. Симеон Столпник прожил более 100 лет и скончался во время молитвы в 459 голу.

#### 2 сентября 1994 г. по ст.ст.

Мч. Маманта (†275), отца его Феодота и матери Руфины (III в.). Прп. Иоанна постника, патр. Цареградского (†595). Прпп. Антония (†1073) и Феодосия (†1074) Печерских. Мчч. 3628-ми в Никомидии (III-IV вв.). Калужской иконы Божией Матери (1771). 2 Кор. 10, 7-18 (190 зач.); Мк. 3, 28-35 (14 зач.)

Сентябрь
15
Четверг

## Когда сердце ушло из семьи

емейная жизнь имеет в себе три стороны: биологическую («супружеские отношения»), социальную и духовную. Если устроена какая-либо одна сторона, а пругие стороны либо прямо отсутствуют, либо находятся в запущенности, то кризис семьи будет неизбежен. Оставим в стороне случаи, когда женятся или выходят замуж ради денежной выголы, когда на первый план выдвигается социальная сторона, - нечего удивляться, что такие браки «по расчету» (кроме тех редких случаев, когда через общую семейную жизнь все же разовьются здоровые семейные отношения), увы, постоянно ведут к супружеской неверности. Брак не есть и не может быть только социальным сожительством он есть и половое, и духовное сожительство.

К сожалению, и раньше, и ныне при заключении брака социальный момент играет руководящую роль. Утешают себя и вступающие в брак, и их родные тем, что «стерпится - слюбится». Да, иногда это оправдывается, но до какой степени ныне это редко! В пьесе Островского «Гроза» очень ярко изображена та трагическая западня, которая создается самими условиями такого брака и которая беспощадно поступает с теми, кто в нее попал. Чтобы нести крест совместной жизни с нелюбимым человеком, чтобы не поддаться искушению сойтись с кем-нибудь тайно и тем нарушить долг верности, нужно много силы.

Верность есть великая сила, скрепдяющая семейные отношения, но она не может питаться только одним чувством долга, одной идеей верности: она должна иметь опору в живой любви. Еше в Ветхом Завете была выставлена заповель: «Не пожелай жены ближнего твоего», - и эта заповедь должна ограждать брак. Между тем люди позволяют себе увлекаться чужими женами, чужими мужьями - и здесь заповель верности приходит слишком поздно, звучит отвлеченно и бессильно. Если даже супружеская верность остается не нарушенной, то все равно семейная жизнь уже разбита.

Иногда муж и жена блюдут верность (хотя их сердце уже ушло из семьи, прилепилось к кому-то вне ее) «ради детей». Отчасти их жертва в таких случаях оправданна (пока дети не узнают правды), но все равно семейная жизнь здесь уже, по существу, разрушена, ее живительный огонь потух, в семье холодно, пусто, мучительно.

Распад семьи есть трагедия для детей, глубокая рана в моральной и особенно религиозной сфере в их душе. Сохранение же целости в такой семье, где все потому пусто, что и цвести нечему было, тоже трагедия и для детей, и для родителсй. Именно об этой охлажденности в семьях хорошо говорил Розано, характеризуя наше время как время «обледенелой» цивилизации.

«Православная беседа»

Сентябрь
22
Четверг

#### 9 сентября 1994 г. по ст.ст.

Попразднство Рождества. Правв. Богоотец Иоакима и Анны. Мч. Севериана (†320). Прп. Иосифа, игум. Волоцкого (†1515). Обретение и перенесение мощей свт. Феодосия Черниговского (1896). Воспоминание Третьего Вселенского Собора (431). Гал. 1, 1-10, 1,20 - 2,5 (198 зач.); Мк. 5, 1-20 (19 зач.) Богоотцам: Гал. 4, 22-31 (210 зач.); Лк. 8, 16-21 (36 зач.)

### 1. Попик

изнь и работа в лагерях нечеловеческая, страшная. Каждый день приближает к смерти и часто года вольной жиз-

ни стоит, но, зная это, не хотели заключенные, не желали умирать духовно, пытались внутренне бороться за жизнь, сохранить дух, хотя это и не всегда удавалось.

Интеллигенция барака относилась к о. Арсению снисходительно. «Одно слово - попик, да еще при том весьма серенький, добрый, услужливый, но культуры внутренней почти никакой нет, потому так и в Бога верит, другого-то ничего нет за душой».

Такое мнение было у большинства. Как-то защел разговор о древней русской живописи и архитектуре, и один заключенный высокого роста, сохранивший даже в лагере барственную осанку и манеры, с большим апломбом и жаром рассуждал об этих предметах. Собравшиеся с большим интересом слушали его. Говорил «высоко», веско, со знанием дела и удивительно утвердительно. Во время разговора этого проходил мимо собравшихся о. Арсений, а «высокий», как оказалось впоследствии, искусствовед и профессор, снисходительно обратился к о. Арсению:

«Вы, батюшка, очень верующий и духовного звания, так не скажете ли нам, как Вы оцениваете связь православия с древней русской живописью и архитектурой, и есть ли такие связи?»

Сказал и улыбнулся. Все окружающие рассмеялись.

Таким нелепым показался всем этот вопрос, заданный о. Арсению. Кто пожалел его, а кто и захотел посмеяться.

Все отчетливо понимали, что этот простецкий попик, каким был о. Арсений, ничего не ответит. Не сможет ответить, так как ничего не знает. Понимали, что вопрос издевательский.

Отец Арсений как-то выпрямился, внешне даже изменился и, взглянув на профессора, произнес:

«Взгляд на влияние православия на русское изобразительное искусство и архитектуру существует самый различный. Много по этому поводу высказано разных мыслей, и вы, профессор, по этому поводу много писали и говорили, но ряд ваших положений глубоко ошибочен, противоречив и, откровенно говоря, конъюнктурен. То, что вы сейчас говорили, значительно ближе к истине, чем то, что вы пространно излагали в статьях ваших и книгах.

Вы считаете, что русское изобразительное искусство развивалось только на народной основе, почти отрицаете влияние на него православия и в основном придерживаетесь мнений, что только экономические и социальные факторы, а не духовное начало русского народа и благотворное влияние христианства, оказали влияние на живопись и архитектуру».

(Продолжение следует)

#### 10 сентября 1994 г. по ст.ст.

Миц. Минодоры, Митродоры и Нимфодоры (†305-311). Прп. Павла Послушливого, Печерского, в Дальних пещерах (ХІІІ-ХІV вв.). Прп. кн. Андрея, в иночестве Иоасафа, Спасокубенского (†1453). Гал. 2, 6-10 (201 зач.); Мк. 5, 22-24, 5,35 - 6,1 (20 зач.) Пень постный

 Сентябрь

 23

 Пятница

### 2. Попик

«Л

ично я, уважаемый профессор, - продолжал о. Арсений, - держусь другого мнения о путях развития древ-

ней русской живописи и архитектуры, так как считаю, что влияние православия было решающим фактором на русский народ и его культуру, начиная с десятого по восемнадцатый век.

Восприняв в десятом веке византийскую культуру, русское духовенство, русское иночество понесло, передало ее в виде книг, живописи - икон, первых образцов возведенных греками храмов, строя богослужения, описания житий святых - русскому народу, и это все оказало решающее влияние на дальнейшее развитие всей русской культуры.

Любое творение русской иконописной школы неразрывно связано с душой художника-христианина, с душой верующего, прибегающего к иконе как к духовному, символическому изображению Господа, Матери Божией или святых Его.

Русский древний иконописец никогда не подписывал икон своим именем, ибо считал, что не рука, а душа его с благословения Божия создавала образ, а вы во всем видите влияние социальных и экономических предпосылож.

Взгляните на нашу древнюю икону Божией Матери, и западную Мадонну, и вам сразу бросится в глаза огромная разница. В наших иконах духовный символ, дух веры, знамение православия. В иконах Запада дама-женщина, одухотворенная, полная земной красоты, но в ней не чувствуется Божественная сила и благодать, это только женщина.

Взгляните в глаза Владимирской Божией Матери, и вы прочтете в них величайшую силу духа, веру в безграничное милосердие Божие к людям, надежду на спасение».

Отец Арсений воодушевился, както весь переменился, распрямился и говорил ясно, отчетливо и необыкновенно выразительно:

«Строя церкви, русский человек во Славу Бога заставил петь камень, заставил его рассказывать христианину о Боге и прославлять Бога. А если говорить о русских попах, то вы должны знать, что они были той силой, которая собрала в XIV и XV веках Русское государство воедино и помогла русскому народу сбросить татарское иго. Действительно, в XVI-XVII веках стало морально падать русское духовенство, и только отдельные светочи Русской Церкви озаряли ее небосклон, а до этого оно было главной силой Руси».

Сказал и пошел, а профессор и все стоящие остались стоять, пораженные и удивленные.

«Вот тебе и попик блаженненький, товарищи!» - произнес кто-то из слупавших интеллигентов, и все стали молча расходиться.

«Златоуст», 1992

## Сентябрь 24 Суббота

#### 11 сентября 1994 г. по ст.ст.

Суббота пред Воздвижением. При. Силуана Афонского (†1938). Прпп. Сергия и Германа Валаамских. Прп. Феодоры Александрийской (†474-491). 1 Кор. 2, 6-9 (126 зач.); Мф. 10,37 - 11,1 (39 зач.).

Прп.: Гал. 3, 23-29 (208 зач.); Ин. 8, 3-11 (28 зач.). Ряд.: 1 Кор. 4, 1-5 (130 зач.); Мф. 23, 1-12 (93 зач.)

### 1. Вызов в «особый отдел»

адзиратель днем, когда барак был пуст и о. Арсений топил печи или убирал барак, стал часто проводить «повер-

ку барака» и придирался ко всему, а в этот день, зайдя раза три, беспрерывно матерился, ударил его по лицу, грозился и пугал, а к вечеру о. Арсения позвали в «особый отдел».

Вызов к вечеру считался плохим признаком. Говорили, что начальником «особого отдела» назначили нового майора. «Особый отдел» в лагере «особого режима» был страшен заключенным.

Вызовы в «особый отдел» всегда сопровождались неприятностями: снимали допросы по какому-либо дополнительному делу, заставляли стать «сексотом» - секретным сотрудником - и за отказ били нещадно. Били и при допросах, единственно когда не били - это при зачитывании постановления об увеличении срока заключения.

Заключенные боялись «особого отдела», работало в нем человек 25 сотрудников - в основном проштрафившиеся где-то на службе в органах и переведенные служить в отдаленные лагеря для известного рода «исправления». Было много из них сильно пьющих. Допросы вести умели, били с умением. «признаешься во всем».

О. Арсения «принимал» лейтенант лет 27. Началось, как всегда, с шаблонных вопросов: имя, отчество, фамилия, статья, по которой осужден, крики «все

знаем», «давай рассказывай», угрозы, после чего предъявлялась главная цель вызова: «Давай показания о своей агитации в лагере».

Ответив на стандартные вопросы, о. Арсений замолчал и стал молиться. Лейтенант гнусно матерился, бил кулаком по столу, грозил, а потом, встав, сказал: «Сейчас через майора пропустим, заговоришь» - и, выругавшись, вышел.

Минут через десять вернулся и повел к майору - начальнику «особого отдела». О. Арсений, зная лагерные порядки, понял, что дело его плохо.

«Оставьте нас», - приказал майор, взял дело и протокол допроса. Лейтенант вышел. Майор встал, плотно закрыл дверь кабинета, вернулся, сел в кресло и стал читать дело о. Арсения.

Майор посмотрел дело и вдруг неожиданно простым доброжелательным тоном сказал: «Садитесь, Петр Андреевич! Это я приказал вас вызвать».

Отец Арсений сел, повторяя про себя: «Господи! Помилуй мя грешного! Уповаю на Тебя!» И при этом подумал: «Сейчас начнется».

Майор помолчал, полистал еще дело, посмотрел на о. Арсения и на вклеенную в дело фотографию, отстегнул пуговицу верхнего кармана кителя и достал сложенный листок бумаги: «Возьмите, записка вам от Веры Даниловны, жива и здорова. Прочтите».

(Продолжение следует)

#### 12 сентября 1994 г. по ст.ст.

Неделя 14-я по Пятидесятнице, пред Воздвижением. Отдание праздника Рождества Пресвятой Богородицы. Сщич. Автонома, еп. Италийского (†313). Гал. 6, 11-18 (215 зач.); Ин. 3, 13-17 (9 зач.). Ряд.: 2 Кор. 1,21 - 2,4 (170 зач.); Мф. 22, 1-14 (89 зач.). Вогородице: Флп. 2, 5-11 (240 зач.); Лк. 10, 38-42; 11, 27-28(54 зач.)

 Сентябрь

 25

 Воскресенье

## 2. Вызов в «особый отдел»



орогой о. Арсений! Милость Господня не имеет пределов. Он сохранил вас. Ничему не удивляй-

тесь, доверьтесь. Молитесь о нас, грешных. Бог многих сохранил из нас. Молите Бога о нас. Вера».

Почерк был Веры Даниловны, сестры Веры, одной из самых близких духовных дочерей о. Арсения. Сомнений в том, что писала именно она, быть не могло, так как когда-то условились, что при писании особо важных писем в слове «молитесь» одна из букв делалась измененно.

«Господи! Благодарю, что дал мне узнать о детях моих. Благодарю, Господи, за милость!»

Майор взял записку из рук о. Арсения и сжег. Оба молчали. О. Арсений молчал от волнения и неожиданности, а также от непонятности происходящего. Майор молчал, понимая состояние о. Арсения, понимая, что он ошеломлен. Смотря на о. Арсения, майор видел перед собой измученного старика с небольшой бородкой, обритого наголю, в старой залатанной телюгрейке на ватных брюках.

Из лежащего перед ним дела майор знал, что прошлое у старика большое. Выходец из семьи известного ученого, охончил Московский университет, известен как блестящий искусствовед в Союзе и за рубежом, автор глубоких сследований по древней русской ивописи и архитектуре и одновремениеросхимонах, руководитель боль-

шой и сильной общины, которая, как предполагали «органы», не распалась даже после его ареста. И этот старик, живя когда-то на свободе, мог совмещать глубокую веру с наукой и в книгах своих прославил красоту Родины и призывал любить ее.

Сейчас майор видел, что все это умерло в сидящем перед ним человеке, он растоптан и сломлен. Смерть скоро придет к нему, она не заставит себя ждать.

Просьба жены, которую майор беспредельно любил и всегда прислушивался к ее словам, а также просьба Веры Даниловны, оказавшей в прошлом немалую помощь его жене и дочери, побудили майора взяться за это рискованное поручение.

Вера Даниловна была врачом, и случилось так, что жизнь самых близких майору людей сохранилась благодаря самоотверженной и бескорыстной ее помощи.

В условиях взаимных доносов и слежки помощь со стороны майора была для него самого крайне опасной, но была еще одна причина, побудившая его связаться в лагере с о. Арсением.

Отец Арсений молился и, казалось, так ушел в себя, что не видел майора, кабинета, в котором находился, забыл обо всем, но вдруг, подняв глаза и смотря на майора, спокойно сказал:

«Благодарю за весть эту добрую, именем Господа благодарю».

(Продолжение следует)

## Сентябрь 26 Понедельник

#### 13 сентября 1994 г. по ст.ст.

Седмица 15-я по Пятидесятнице. Память обновления храма Воскресения Христова в Иерусалиме (335). Предпразднство Воздвижения Креста Господня. Сщмч. Корнилия сотника (I в.). Обновления: Евр. 3, 1-4 (307 зач.); Мф. 16, 13-18 (67 зач.). Ряд.: Гал. 2, 11-16 (202 зач.); Мк. 5, 24-34 (21 зач.).

## 3. Вызов в «особый отдел»

сению, понял, что не старик перед ним изможденный, а какой-то особый человек, необычный, и годы лагерной жизни не согнули, а увеличили силу его духа, ибо глаза о. Арсения излучали силу и свет, никогда до того не виданные майором, и в силе и свете были бесконечная доброта и великое знание души человеческой.

айор, взглянув в глаза о. Ар-

Майор понял, почувствовал, что взглянет о. Арсений на любого человека, скажет ему, и будет так, как хочет о. Арсений. Повелит, и любые отворятся ворота и спадут запоры. Самое сокровенное в душе человеческой видят эти глаза и читают мысль человеческую. Понял также майор, что не будет расспрашивать о. Арсений, почему он, вновь назначенный начальник «особого отдела» лагеря, передал ему записку от Веры Даниловны.

А о. Арсений смотрел куда-то вверх мимо майора и, смотря, встал. Встал, перекрестился несколько раз, поклонился кому-то, и, смотря на него, встал майор, ибо предстал перед ним в этот момент не старик в рваной телогрейке, а иерей в полном церковном облачении и совершал таинство молитвы перед Богом.

Майор вздрогнул от неожиданности и непонятности происходящего, и что-то далекое, забытое пришло ему на память - время, когда мать водила его в старую деревенскую церковь молиться в большие праздники, и что-то мягкое и доброе охватило его душу.

В бараке, населенном самыми разными людьми по своим характерам, жизни и настроениям, и при этом людьми, обреченными на смерть, измученными и поэтому озлобленными и ожесточенными, о. Арсений стал для очень многих связующим и сближающим началом, смягчающим тяжесть лагерной жизни.

Добротой своей, теплым ласковым словом согревал он многим душу, и был ли то верующий, коммунист, уголовник или какой-либо другой заключенный, для каждого из них находил он необходимое только этому человеку слово, и оно проникало в душу, помогало жить, заставляло надеяться на лучшее, вело к совершению добра.

«Златоуст», 1992

- Как малое дитя не в состоянии справедливо судить о действиях и поступках своего отца, так и мы неспособны с надлежащей верностью судить о путях нашего Творца.
- Не желай, чтобы случилось то, что ты хочешь, но желай того, что угодно Господу. Вот почему в наших прошениях мы говорим Господу: «Да будет воля Твоя».
- Ползая по потолку, муха сказала подруге: «Посмотри-ка, под нами люди ходят вверх ногами!» Не бывает ли так и среди людей, которым кажется, что все неправы, а единственно они во всем правы?

#### 14 сентября 1994 г. по ст.ст.

Воздвижение Честного и Животворящего Креста Господня. Преставление свт. Иоанна Златоуста (†407). Утр. Ин. 12, 28-36. Лит.: 1 Кор. 1, 18-24 (125 зач.); Ин. 19, 6-11, 13-20, 25-28, 30-35 (60 зач.)

имские императоры-язычни-

Вторник

Сентябрь

Двунадесятый праздник

🔲 День постный

## Древо жизни и спасения

ки пытались уничтожить саму память о евангельских событиях и о тех местах, с которыми они были связаны. Император Адриан (117-138) приказал засыпать Голгофу и Гроб Господень землей и на искусственном холме поставить храм Венеры и статую Юпитера. Святой равноапостольный Константин, первый из императоров, ставший христи-

Для этого он направил в Иерусалим свою мать, царицу Елену. Ее поиски были безуспешными, пока один из живших в городе стариков-евреев не указал нужное место, и после непродолжительных раскопок величайшая святыня христианства была, наконец, обретена.

анином, решил отыскать крест, на ко-

тором был распят Господь.

Христиане, во множестве пришедшие поклониться Честному Древу, просили бывшего при этом Иерусалимского епископа Макария поднять, «воздвигнуть» крест Христов, дабы все могли его видеть. Это торжественное событие произошло в 326 году.

Святая равноапостольная царица Елена воздвигла во Святой Земле более 80 христианских храмов. В Константинополь она привезла с собой часть Животворящего Древа и гвозди.

Константин Великий повелел воздвигнуть в Иерусалиме величественный храм в честь Воскресения Христова. Внутри храма находились Голгофа и Гроб Господень. Храм строили 10 лет. Святая Елена не дожила до освящения храма, которое состоялось 13 сентября (по старому стилю) 335 года. А на следующий день, 14 сентября, установлено было празднование Воздвижения Честного и Животворящего Креста.

Воспоминанию крестного подвига Спасителя Церковь посвящает праздники Происхождения (выноса) Животворящего Креста Господня и Воздвижения Честного и Животворящего Креста Господня, а также Крестопоклонное (третье) воскресенье Великого поста и Страстную седмицу. Кроме этого, каждую среду христиане вспоминают, как Иуда предал Христа на распятие фарисеям и книжникам, а каждую пятницу - страдания Господа на Кресте. В эти дни установлен строгий пост.

Накануне праздников, посвященных Животворящему Кресту Господню, в конце вечерней службы из алтаря священники торжественно выносят Крест на середину храма и возлагают его на аналой. В это время верующие поклоняются Животворящему Кресту с пением молитвы: «Кресту Твоему поклоняемся, Владыко, и святое Воскресение Твое славим».

Крест, лежащий на аналое, украшен цветами, от него исходит благоухание. Мы поклоняемся Кресту, прикладываемся к нему, и по нашей вере он дает нам благодатную укрепляющую силу и здоровье.

#### Октябрь

14

Пятница

#### 1 октября 1994 г. по ст.ст.

Покров Пресвятой Владычицы нашей Богородицы и Приснодевы Марии. Ап. от 70-ти Анании (І в.). Прп. Романа Сладкопевца (†ок. 556). Прп. Саввы Вишерского, Новгородского (†1461). Богородице: Евр. 9, 1-7. Лк. 10, 38-42; 11, 27-28.

● На трапезе разрешается рыба.

Великий праздник

## Покров Пресвятой Богородицы

раздник Покрова Пресвятой Богородицы - один из самых чтимых всей Русской Православной Церковью. И хотя явление Божией Матери, держащей Свой покров, или омофор, над православными христианами, произошло в Константинополе, особо чтут это событие лишь в Русской Православной Церкви.

В царствование греческого императора Льва VI Премудрого (царствовал он с 886-го по 912 г.), в начале X века, 1 октября, в день воскресный, множество народу молилось за всенощным бдением во Влахернском храме в Константинополе. Этот храм был освящен в честь Пресвятой Богородицы, и здесь хранились Ее ризы, привезенные из Палестины, а также Ее омофор (большое покрывало, которое Она носила на голове) и часть пояса.

Среди молившихся был и великий святой, доселе высоко чтимый на Руси, Андрей Христа ради юродивый. Он был славянин, отроком попавший в плен и проданный в рабство богатому греку Феогносту. Феогност полюбил умного и кроткого мальчика как сына и дал ему прекрасное образование. Вскоре Андрей изучил Священное Писание и все мысли свои посвящал Богу. По велению Божию он избрал подвиг юродства - стал жить как бездомный и лишенный разума нищий.

И вот в четвертом часу ночи великому в своем смирении Андрею юродивому было великое явление. Он увидел, что своды храма как бы раздвипулись и на небесах появилась Сама

Царица Небесная, сияющая сильнее солнца, в окружении пророков, апостолов и ангелов. Она долго молилась со слезами о всех православных христианах, затем сняла с Себя блиставшее подобно молнии великое Свое покрывало, которое носила на Пречистой главе Своей, и, держа Его, с великой торжественностью распростерла над всем стоящим народом.

Святой Андрей спросил у стоявшего рядом с ним ученика своего Епифания, позднее ставшего Константинопольским патриархом: «Видишь ли, брате, Ходатаицу мира?», - «Вижу, святый отче, - отвечал он, - и ужасаюсь!». Они же довольно долго видели распростертое над народом покрывало.

Это явление Богородицы было в тяжкие для греческого царства времена, когда усилились внешние и внутренние смуты, со всех сторон теснили иноплеменники. По преданию, как раз в это время осаждали Константинополь наши предки, дружины россов. И вот Матерь Божия подает в защиту Свой Покров, Свою благодатную помощь. В самом Константинополе не было праздника Покрову Божией Матери, но там помнили об этом знамении, во Влахернском храме была икона Божией Матери в том виде, как Она явилась святому Андрею.

Более чем через двести лет после этого события, в 1164 году, когда в Константинополе уже мало кто помнил о нем, оно вдруг приобрело огромное значение на Руси.

(Продолжение следует)

#### 2 октября 1994 г. по ст.ст.

Сщмч. Киприана, мц. Иустины и мч. Феоктиста (†304). Блж. Андрея, Христа ради юродивого (†936). Преставление блгв. кн. Анны Кашинской (1338). Прп. Кассиана Угличского (†1504). 1 Кор. 14, 20-25 (156 зач.); Лк. 5, 17-26 (19 зач.) 

## Покров Пресвятой Богородицы

русском Прологе XII века, повествующем об установлении праздника Покрова Пресвятой Богородицы, говорится, что наши предки, услышав об этом дивном видении, удивились: как такое великое и милосердное видение надежды и заступления нашего остается без празднества? И порешили: «Да не без праздника останется Покров Твой, Преблагая!» И Русская Православная Церковь учреждает праздник Покрова Божией Матери 1 октября (по ст.ст.).

Среди тех, кто особенно ратовал за установление этого праздника, главным лицом был святой благоверный князь Андрей Боголюбский, которому за несколько лет перед тем тоже явилась Божия Матерь с повелением заложить новый центр Руси во Владимире и обещанием Своей помощи и заступления. Благоверный князь пишет сказание об установлении этого праздника «Слово на Покров», и он становится одним из составителей службы на праздник.

Через несколько лет редкий город на Руси не имел храма в честь Покрова Божией Матери. Примечательно, что и знаменитый на весь мир храм на Красной площади в Москве - Покровский храм издавна зовется в народе храмом Василия блаженного, Христа Ради юродивого, которому был посвящен лишь один из множества пределов храма. И здесь Пресвятая Богородица

как бы оказывает особую милость, берет под Свое особое покровительство Христа ради юродивого.

Труднейший подвиг юродства также примет особое значение и распространится только на Руси. Юродивых у нас станут называть «блаженными», потому что истинное блаженство православный народ будет видеть в полноте смирения юродивых, свободе от привязанностей к земному и суетному.

Русский народ принял в самое сердце свое смысл праздника Покрова Пресвятой Богородицы. Она приняла весь православный народ, а значит и всю Святую Русь, под Свой омофор. Покров день стал русским национальным праздником, не известным ни католическому Западу, ни греческому Востоку.

«Пчелка»

#### Тропарь Праздника

Днесь, благовернии людие, светло празднуем, осеняеми Твоим, Богомати, пришествием, и к Твоему взирающе пречистому образу умильно глаголем: покрый нас честным Твоим покровом и избави нас от всякого зла, молящи Сына Твоего, Христа Бога нашего, спасти души наша.

Сегодня, благоверные люди (истинно верующие), светло (радостно) праздну-ем, осеняемые (покрываемые) Твоим, Богоматерь, пришествием, и на Твой взирая пречистый образ (икону), 6 умилении говорим: покрой нас драгоценным Твоим покровом и избавь нас от всякого зла, моля Сына Твоего, Христа Бога нашего, спасти души наши.

## Октябрь Вторник

#### 5 октября 1994 г. по ст.ст.

Мц. Харитины (†304). Свтт. Петра, Алексия, Ионы, Филиппа и Ермогена, Московских и всея России чудотворцев. Прпп. Дамиана пресвитера, целебника (†1071), Иеремии (†ок. 1070) и Матфея (†ок. 1085) прозорливых, Печерских.

Свтт.: Евр. 13, 17-21 (335 зач.); Мч. 5, 14-19 (11 зач.). Ряд.: Еф. 5, 20-26 (230 зач.); Лк. 6, 37-45 (27 зач.)

## 1. Нравственность в области пола

общественными правилами скромности, приличия или благопристойности. Общественные правила приличия устанавливают, до какого предела допустимо обнажать человеческое тело, каких тем прилично касаться в разговоре и какие выражения употреблять - все это в соответствии с обычаями данного социального круга. Таким образом, в то время, как нормы целомудрия являются одними и теми же для всех христиан во все времена, правила приличия меняются.

ристианское правило цело-

мудрия не следует путать с

Левушка с Тихоокеанских острокоторая едва-едва прикрыта одеждой, и викторианская леди, облаченная в длинное платье, закрытое до самого подбородка, могут быть в равной степени приличными, скромными или благопристойными, согласно стандартам общества, в котором они живут. И обе, независимо от одежды, которую носят, могут быть одинаково целомудренными (или - наоборот нескромными). Отдельные слова и выражения, которыми целомудренные женщины пользовались во времена Шекспира, можно было бы услышать в девятнадцатом веке только от женщины, потерявшей себя.

Когда люди нарушают правила пристойности, принятые в их обществе, для того, чтобы разжечь страсть в себе или в других, они совершают преступление против нравственности. Но если они нарушают эти правила по небрежности или невежеству, то повинны лишь в плохих манерах. Если, как часто случается, они нарушают эти правила намеренно, с целью шокировать или смутить других, это необязательно говорит об их нескромности, скорее - об их недоброте. Потому что только недобрый человек испытывает удовольствие, ставя других в неловкое положение.

Целомудрие - одна из наименее популярных христианских добродетелей. В этом вопросе нет исключений. Христианское правило гласит: «Либо женись и храни абсолютную верность своей супруге (или своему супругу), либо соблюдай полное воздержание». Это настолько трудное правило, и оно настолько противоречит нашим инстинктам, что напрашивается очевидный вывод: либо неправо христианство, либо с нашими половыми инстинктами в их теперешнем состоянии что-то не в порядке. Либо то, либо другое. И, конечно, будучи христианином, я считаю, что неладно с нашими половыми инстинктами.

Но так считать у меня есть и другие основания. Биологическая цель сексуальных отношений - это дети. Точно так же, как биологическая цель принятия пищи - это восстановление нашего организма.

(Продолжение следует)

### 6 октября 1994 г. по ст.ст.

Апостола Фомы (I в.) Ап.: 1 Кор. 4, 9-16 (131 зач.); Ин. 20, 19-31 (65 зач.). Ряд.: Еф. 5, 25-33 (231 зач.); Лк. 6,46 - 7,1 (28 зач.)

□ Лень постный

Октябрь Среда

## 2. Нравственность в области пола

сли мы будем есть, когда нам хочется и сколько нам хочется, то, скорее всего, мы будем есть слишком много. Но все-

таки не катастрофически много. Олин человек может есть за двоих, но никак не за десятерых. Аппетит переходит границу биологической цели, но не чрезмерно. А вот если молодой человек даст волю своему половому аппетиту и если в результате каждого акта будет рождаться ребенок, то в течение десяти лет этот молодой человек сможет заселить своими потомками небольшой город. Этот вид аппетита несоразмерно выходит за границу своих биологических функций!

Или давайте рассмотрим это дело с другой стороны. На представление стриптиза вы можете легко собрать огромную толпу. Всегда найдется достаточно желающих посмотреть, как раздевается на сцене женщина. Предположим, мы приехали в какую-то страну, где театр можно заполнить зрителями, собравшимися ради довольно странного спектакля. На сцене стоит блюдо, прикрытое салфеткой, затем эта салфетка начинает медленно подниматься, постепенно открывая взгляду содержимое блюда; и перед тем, как погаснут театральные огни, каждый зритель сможет увидеть, что на блюде лежит баранья отбивная или кусок ветчины. Когда вы увидите все это, не придет ли вам в голову мысль, что у жителей этой страны случилось

что-то неладное с аппетитом к пише? Ну, а если кто-то, выросший в другом мире, увидел бы сцену стриптиза, не подумал ли бы он, что с нашими половыми инстинктами явно что-то не в порядке?

Один критик заметил, что если бы он обнаружил страну, где пользуется популярностью этакий акт «стриптиза» бараньей отбивной, он решил бы, что народ в этой стране голодает. Критик хотел этим сказать, что увлечение стриптизом похоже не на половое извращение, но, скорее, на половое голодание. Я согласен с ним, что если в какой-то неизвестной стране люди проявляют живой интерес к упомянутому «стриптизу» отбивной, то одним из объяснений этого мог быть голод в стране. Однако давайте сделаем следующий шаг и проверим нашу гипотезу, выяснив, много или мало пищи потребляется жителями предполагаемой страны. Если наши наблюдения покажут, что едят здесь вовсе немало, то нам придется отказаться от нашей первоначальной гипотезы и поискать другое объяснение. То же верно и в отношении зависимости между половым голоданием и интересом к стриптизу: мы должны выяснить, превосходит ли половое воздержание нашего века половое воздержание других столетий, когда стриптиз не существовал. Вне всякого сомнения, такого повышенного воздержания в наш век мы не находим.

К.С. Льюис

## Октябрь Четверг

#### 7 октября 1994 г. по ст.ст.

Мчч. Сергия и Вакха (†290-303). Прп. Сергия Послушливого, Печерского, в Ближних пещерах (ок. XIII в.). Прп. Сергия Пуромского (Вологодского) (†1412). Обретение мощей прп. Мартиниана Белоезерского (1514). Мч. Иулиана пресвитера (І в.). Псково-Печерской иконы Божией Матери «Умиление». Еф. 5,33 - 6,9 (232 зач.); Лк. 7, 17-30 (31 зач.)

## Одна плоть

ристианская идея о браке основывается на заявлении Христа, что мужа и жену следует рассматривать как единый организм. Ибо именно это означают его слова «одна плоть». И христиане полагают, что когда Иисус произносил их, Он констатировал факт, так же, как констатацией факта явились бы слова, что замок и ключ составляют единый механизм, или что скрипка и смычок являются одним музыкальным инструментом. Он, Изобретатель человеческой машины, сказал нам, что две ее половины - мужская и женская были созданы для того, чтобы соединиться в пары, причем не только ради половых отношений; союз этот должен быть всесторонним. Уродство половых связей вне брака состоит в том, что те, кто вступают в них, пытаются изолировать один аспект этого союза (половой) от всех остальных. Между тем именно в неразделимости их - залог полного и совершенного союза. Христианство не считает, что удовольствие, получаемое от половых отношений, более греховно, чем, скажем, удовольствие от еды. Но оно считает, что нельзя прибегать к ним лишь как к источнику удовольствия. Это так же противоестественно, как, например, наслаждаться вкусом пищи, избегая процесса глотания и пищеварения, т.е. жуя пищу и выплевывая ее.

И как следствие этого, христианство учит, что брак - союз двух людей на

всю жизнь. Верно, что разные церкви придерживаются на этот счет не совсем схожих мнений. Некоторые не разрешают развода совсем. Другие разрешают его очень неохотно, только в особых случаях. Очень печально, что между христианами нет согласия в таком важном вопросе. Но справедливость требует отметить, что между собой различные церкви согласны по вопросу брака все же гораздо больше. чем с окружающим миром. Я имею в виду, что любая церковь рассматривает развод как ампутацию части живого тела, как своего рода хирургическую операцию. Одни церкви считают эту операцию настолько неестественной. что вовсе не допускают ее. Другие допускают развод, но как крайнюю меру в исключительно тяжелых случа-

Все они согласны с тем, что эта процедура скорее похожа на ампутацию обеих ног, чем на расторжение некоего делового товарищества. Никто из них не принимает современной точки зрения на развод, утверждающей, что он совершается партнерами как своего рода реорганизация, необходимая тогда, когда между ними больше нет любви или если один из них полюбил кого-то другого.

К.С. Льюис

#### 8 октября 1994 г. по ст.ст.

Прп. Пелагии (†457). Прп. Досифея Верхнеостровского, Псковского (†1482). Прп. Трифона, архим. Вятского (†1612). Прп. Таисии (IV в.). Св. Пелагии девицы (†303). Еф. 6, 18-24 (234 зач.); Лк. 7, 31-35 (32 зач.) П Лень постный

Октябрь Пятница

## Ответьте, люди с чистой совестью!

се свои беды и несчастья мы

сваливаем на «проклятые» семь десятилетий и на тех, кто тогда был у власти. Осуж-

пая поведение других, мы оправдываем себя. Но если посмотреть внимательнее, то эти семьдесят лет были годами не только предательства, но и величайшего героизма, скрытого от постороннего взгляда, высочайшего полвижничества и мученичества, еще более страшного, чем в первые века христианства, ибо оно совершалось не на аренах цирков и площадях, где рядом стояли единоверцы и молились о страждущем, а за глухими стенами и в подвалах наедине с палачами.

В перенаселенных комнатах коммунальных квартир шла напряженная работа научной и богословской мысли, платой за которую могли быть тюрьма, лагерь и расстрел. Эта духовная и умственная работа не давала открытий мирового значения и всемирной известности - всякие связи с зарубежьем были пресечены. Но она имела огромное значение для жизни небольших замкнутых сообществ. Порой одновременно олни и те же мысли и выводы формулировались в разных городах страны и даже в разных переулках одного города.

И в тридцатые, и в сороковые годы существовал самиздат, хотя и не столь массовый, как в шестидесятые и семидесятые. Он был тогда безымянным. Персписанные и на машинке размноженные рукописи таинственными путями переходили из одного кружка в другой.

**П**родолжение следует)

- Неподалеку от усыпанной гравием дорожки цвел куст резеды. Однажды ранним утром, обращаясь к кусту, дорожка спросила:
- Откуда у тебя такой приятный, нежный запах?
- Это потому, что только что прошелший человек наступил на меня. - ответила резела.
- Удивительно, сказала дорожка в раздумьи. - Ежедневно меня топчет множество людей, однако от этого я становлюсь только тверже.

Не бывает ли так и с людьми? Конечно, бывает! Одного нечаянно кто-то толкнет, и тот затаит обиду на всю жизнь, а о прощении и речи быть не может. Другой же человек подобен резеле: чем больше его топчут, тем больше он благоухает. Ему боли служат ко благу (Рим. 8, 28). Но это бывает только с теми людьми, чьс сердце наполнил Господь Своей любовью.

Наша вера измеряется любовью и больше ничем.

• Один раз старцу сказали: «Вот вы, батюшка, всегда уклоняетесь от чести, а она сама за вами следует». Старец на это серьезно ответил: «Да к чему все это? На что это нужно?.. Впрочем, как не должно искать чести, так не должно и отказываться от нее живущим в обществе для пользы других. Налагаемая честь есть также от Бога».

<sup>•</sup> Червь древо тлит, а злая жена дом изводит.

Октябрь **22** Суббота

#### 9 октября 1994 г. по ст.ст.

**Ал. Иакова Алфеева** (I в.). Прп. Андроника и жены его **А**фанасии (V в.).

Корсунской иконы Божией Матери.

Ап.: 1 Кор. 4, 9-16 (131 зач.); Лк. 10, 16-21 (51 зач.). Ряд.: 1 Кор. 15, 39-45 (162 зач.); Лк. 5, 27-32 (20 зач.)

## Ответьте, люди с чистой совестью!

то была эпоха, когда от архипастырей, пастырей и мирян требовались огромная вера, героизм, готовность в любую минуту идти в тюрьму; когда

каждый архипастырь должен был быть «мудрым как змий», оставаясь «младенцем во Христе».

Черня свое прошлое, мы бросаем камни в архиереев и священников, требуя от них покаяния, готовы обливать грязью мирян. Все священники, служащие в открытых храмах, проходили регистрацию в Совете по делам религий, всем приходилось беселовать с сотрудниками КГБ, старавшимися удушить Церковь. Убежден, что подавляющее большинство священнослужителей вело себя достойно, отстаивая интересы Церкви в условиях той обстановки. Было просто уйти, гордясь своей чистотой и бескомпромиссностью, чтобы избежать разговоров с представителями органов и уполномоченными. Уйти всем! Но это означало бы лишить народ литургии. Религиозное православное возрождение. начавшееся в эпоху хрущевских гонений, сегодняшний приход многих людей в Церковь, открытие храмов все это стало возможным благодаря милости Божией, а также молитве и огромным усилиям священноначалия, в представителей которого сейчас многие готовы бросать камни.

В чем мне каяться перед жившими в комфорте и безопасности карловча-

нами, принимавшими к себе бывших обновленческих епископов? В том, что пять моих первых духовников скончались в лагерях и тюрьмах (кто расстрелян, а кто погиб от болезней и истощения)? В том, что мы могли быть в любой момент арестованы, а члены наших семей лишены средств существования и даже расстреляны или отправлены вслед за нами в тюрьмы и лагеря? Ответьте на этот вопрос, люди с чистой совестью, жившие в удобстве и безопасности, все смелые, все осуждающие герои девяностых годов!

о. Глеб Каледа

• Мы все заняты, нам всегда некогда. Когда-го лорд Астлей молился Господу так: «Господи, ты знаешь, как много дел у нас сегодня! Если в этой спешке мы забудем Тебя, то Ты нас не забудь!»

А все же при всей нашей спешке у нас бывает и свободное время. Как мы его используем? Использовать свободное время благоразумно - великое преимущество. Почему бы не присесть в сторонку и не почитать Слово Божие и воздать хвалу Господу?

Молитва - это несколько минут общения с нашим Господом, благословенный отдых во Христе. Он знает все наши проблемы, и Его благость к нам неограниченна.

Как много теряет человек, когда он не находит времени для общения со своим Спасителем!

#### 10 октября 1994 г. по ст.ст.

Неделя 18-я по Пятидесятнице. Памить свв. отцев Седьмого Вселенского Собора (787). Мчч. Евлампия и Евлампии (†303-311). Прп. Амвросия Оптинского (†1891). Собор Волынских святых.

Сооор волынских святых. Утр.: Ин. 20, 1-10. Лит.: 2 Кор. 9, 6-11 (188 зач.); Лк. 7, 11-16 (30 зач.): Свв. отцам:

**Ввр. 13, 7-16 (334 зач.); Ин. 17, 1-13 (56 зач.)** 

### Октябрь

**23** 

Воскресенье

## Преподобный Амвросий Оптинский

10

октября 1891 года (по ст.ст.) около полудня в Шамординской Казанской обители тихо отощла ко Госполу

праведная душа великого оптинского старца и чудотворца преподобного Амвросия. При огромном стечении народа тело «батюшки Абросима», как называли его простые люди, было перенесено в Оптину пустынь, где в течение полувека изо дня в день он совершал свой подвиг, где покоились мощи его духовных наставников - старцев Льва и Макария. Там, у юго-восточной стены Введенского собора, он и был похоронен.

Внешняя жизнь старца в Оптинском скиту довольно точно описана Достоевским в «Братьях Карамазовых», хотя портрет старца Зосимы - не образ старца Амвросия. «День его, пишет о старце Амвросии Евгений Поселянин, - начинался часа в четырепять утра. В это время он звал к себе келейников, и читалось утреннее правило. Оно продолжалось более двух часов, после чего келейники уходили, а старец, оставшись один, предавался молитве и готовился к своему великому дневному служению. С девяти часов начинался прием - сперва монашествующих, затем мирян. Прием длился до обеда. Часа в два ему приносили скудную еду, после которой он час-полтора оставался один. Затем читалась вечерня, и до ночи возобновлялся прием. Часов в одиннадцать совершалось длинное вечернее правило, и не раньше полуночи старец оставался, наконец, один. Отец Амвросий не любил молиться на виду. Келейник, читавший правило, должен был стоять в другой комнате». Однажды один монах нарушил запрещение и вошел в келью старца. Он увидел его сидящим в постели с глазами, устремленными в небо, и лицом, осиянным радостью. В другой раз свидетели видели, как во время молитвы его лицо преобразилось, и он поднялся на воздух.

Современникам казалось, что в своих трудах старец достиг уже предела человеческих возможностей. Но в 1875 году он приступает к устройству женской обители в Шамордине, расположенном вблизи Оптиной пустыни.

Преподобный Амвросий часто приезжал в эту новоустроенную обитель обустраивать ее, окормлял духовно шамординских сестер.

Здесь, в Шамордине, и завершился земной путь великого оптинского старца.

Сразу же после погребения преподобного начались чудеса. Он являлся многим людям в разных концах России, исцелял больных, утешал скорбящих. Все время, прошедшее со дня кончины старца, шли верующие к его могиле, прося у него помощи и получая ее по великой любви преподобного Амвросия к людям и по своей вере в святость этого удивительного подвижника. Вскоре после возрождения Оптиной пустыни в 1988 году произошло новое чудо - начала мироточить икона только что прославленного преподобного, написанная современным иконописцем.

«Православная беседа»



## Ноябрь 1 Вторник

увидите, что это ложь.

#### 19 октября 1994 г. по ст.ст.

Прор. Иоиля (†800 до Р.Х.). Мч. Уара и с ним семи учителей христианских (†ок. 307). Перенесение мощей прп. Иоанна Рыпьского (1238). Блж. Клеопатры (†327) и сына ее Иоанна (†320). Флп. 2, 17-23 (242 зач.); Лк. 9, 23-27 (44 зач.)

#### 20 октября 1994 г. по ст.ст.

Вмч. Артемия (†362). Прав. отрока Артемия Веркольского (†1545). Флп. 2, 24-30 (243 зач.); Лк. 9, 44-50 (47 зач.)

считаю, что сегодняшнее по-

🛘 День постный

Ноябрь **2** Среда

## Все ли в саду прекрасно?

день за днем кормили отборной ложью о сексе. Нам повторяли до топноты, что половое желание в такой же степени правомерно, как и любое другое естественное желание. Нас убеждали, что если только мы откажемся от глупой викторианской идеи подавлять это желание, все в нашем человеческом саду станет прекрасно. Это - неправда. Как только вы, отвернувшись от пропаганды, переведете взгляд на факты, вы

последние несколько лет нас

Вам говорят, что половые отношения пришли в беспорядок из-за того, что их подавляли. Но в последние годы они не подавлялись. О них судачат повсюду, весь день напролет. А они все еще не пришли в норму. Если вся беда заключалась в подавлении секса, в замалчивании этого вопроса, то с наступлением свободы проблема должна была бы разрешиться. Однако этого не случилось. Я считаю, что все было как раз наоборот; что когда-то, в самом начале, люди начали обходить этот вопрос стороной именно из-за того, что он выходил из-под контроля, превратился в чудовищную неразбериху.

Современные люди говорят: «В половых отношениях нет ничего постыдного». Они могут иметь в виду, что нет ничето постыдного как в том, что человечество воспроизводит себя определенным способом, так и в том, что способ этот сопряжен с получением

удовольствия. Если так, то они правы. Христианство полностью с этим согласно. Беда не в самом способе и не в получаемом удовольствии. В старину христианские учителя говорили: «Если бы человек не пал, то получал бы гораздо больше удовольствия от половых отношений, чем получает теперь».

Я знаю, что некоторые туповатые христиане создали своими высказываниями впечатление, будто с точки зрения христианства половые отношения, тело, всякого рода физические удовольствия являются элом сами по себе. Эти люди совершенно неправы. Христианство - почти единственная из великих религий, которая одобрительно относится к телу, которая считает, чго материя - это добро, что Сам Бог однажды облекся в человеческое тело, что нам будет дано какое-то новое тело даже на небесах, и это новое тело станет существенной составной частью нашего счастья, нашей красоты, нашей энергии. Христианство возвеличило брак больше, чем любая другая религия, и почти все величайшие поэмы о любви написаны христианами. Если кто-нибудь говорит, что половые отношения являются злом сами по себе, христианство тут же возражает ему. Однако, когда сегодня люди говорят: «В половых отношениях нет ничего постыдного», они могут под этим подразумевать, что нет ничего предосудительного в том положении, в котором пребывают эти отношения сегодня.

(Продолжение следует)

## Все ли в саду прекрасно?

ложение с сексом - весьма и весьма постыдное. Нет ничего постыдного в наслаждении едой. Но было бы крайне позорно
для человечества, если бы половина
населения земного шара сделала пищу
главным интересом в своей жизни и
проводила свое время, глядя на картинки, изображающие съедобное, облизываясь и пуская слюну при этом.

Я не хочу сказать, что мы с вами лично ответственны за сложившуюся ситуацию. В этом отношении мы страдаем от искаженной наследственности, которую передали нам наши предки. Кроме того, мы выросли под гром пропаганды в пользу невоздержания. Существуют люди, которые ради получения прибыли желают, чтобы наши половые инстинкты были постоянно возбуждены, потому что человек, одержимый навязчивой идеей или страстью, едва ли способен удержаться от расходов на ее удовлетворение.

Бог знает о нашем положении. И когда Он будет нас судить, Он примет во внимание все трудности, которые нам приходилось преодолевать. Важно только, чтобы у нас было искреннее и настойчивое желание преодолеть эти трудности.

Мы не можем исцелиться преждс, чем захотим этого. Те, которые действительно ищут помощи, получают се. Но многим современным людям даже пожелать этого трудно. Легко думать, будто мы хотим чего-то, когда на самом деле вовсе этого не хотим. Давно еще один известный христианин сказал, что когда он был молодым, то постоянно молился, чтобы Бог наделил его целомудрием. И лишь много лет спустя он осознал, что пока его губы шептали: «О Господи, сделай меня целомудренным», сердце его втайне добавляло: «Только, пожалуйста, не сделай этого прямо сейчас».

Наша искаженная природа, бесы, искупающие нас, и вся современная пропаганда похоти, объединившись, внушают нам, что желания, которым мы противимся, так естественны, разумны и направлены на укрепление нашего здоровья, что сопротивление им есть своего рода ненормальность, почти извращение. Афиша за афишей, фильм за фильмом, роман за романом ассоциируют склонность к половым излишествам с физическим здоровьем, естественностью, молодостью, открытым и веселым характером. Подобная параллель - лжива. Как всякая сильно действующая ложь, она замешана на правде, о которой мы говорили выше: что половое влечение само по себе (за исключением излишеств и извращений) является нормальным и здоровым инстинктом.

(Продолжение следует)

## Ноябрь 3 Четверг

#### 21 октября 1994 г. по ст.ст.

Прп. Илариона Великого (†371-372). Перенесение мощей свт. Илариона, еп. Меглинского (1206). Прп. Илариона, схимника Печерского, в Дальних пещерах (ХІ в.). Прп. Илариона Псковоезерского. Флп. 3, 1-8 (244 зач.); Лк. 9, 49-56 (48 зач.), и за пятницу: Флп. 3, 8-19 (245 зач.); Лк. 10, 1-15 (50 зач.)

## Все ли в саду прекрасно?

которого вы желаете в данный момент, является здоровым и нормальным. Даже если оставить христианство в стороне, подобное явление с точки зрения элементарной логики лишено смысла. Ведь очевидно, что уступка всем нашим желаниям ведет к импотенции, болезням, ревности, лжи и всему такому, что никак не согласуется со здоровьем, веселым нравом и открытостью. Чтобы достичь счастья даже в этом мире, необходимо быть как можно более воздержанным. Поэтому нет оснований заявлять, что любое сильное желание всегда естественно и разумно.

ожь состоит в предположе-

нии, что любой половой акт,

Каждый знает, что половой аппетит, как и всякий другой, стимулируется излишествами. Вполне возможно, что голодающий много думает о еде. Но то же самое делает и обжора.

Каждому здравомыслящему и цивилизованному человеку должны быть присущи какие-то принципы, руководствуясь которыми он одни свои желания осуществляет, а другие отвергает. Один человек руководствуется христианскими принципами, другой гигиеническими, третий - социальными. Настоящий конфликт происходит не между христианством и «природой», а между христианскими принципами и принципами контроля над «природой». Потому что «природу» (т.е. естественные желания) так

или иначе приходится контролировать, если мы не желаем разрушить свою жизнь. Следует признать, что христианские принципы строже других. Но христианство само помогает верующему в соблюдении их, тогда как при соблюдении других принципов вы никакой внешней помощи не получаете.

И, наконец, несмотря на то, что мне пришлось так долго говорить о сексе, я хочу, чтоб вы ясно поняли, что центр христианской морали находится не здесь. Если кто-нибудь полагает, что отсутствие целомудрия христиане считают наивысшим злом, то он заблуждается. Грехи плоти - очень скверная штука, но они наименее серьезные из всех грехов. Самые ужасные, вредоносные удовольствия являются чисто духовными. Это удовольствие соблазнять других на зло, желание навязывать другим свою волю, клеветать, ненавидеть, стремиться к власти. Ибо во мне живут два начала, соперничающие с тем «внутренним человеком», которым я должен стремиться стать. Это мое животное начало и присущее мнс дьявольское начало. Последнее - наихудшее из них. Вот почему холодный самодовольный педант, регулярно посещающий церковь, может быть гораздо ближе к аду, чем проститутка. Но, конечно, лучше всего не быть ни тем. ни другой.

К.С. Льюнс

#### 22 октября 1994 г. по ст.ст.

Празднование Казанской иконе Божией Матери (в память избавления Москвы и России от поляков в 1612 году). Равноап. Аверкия (†ок. 167). Семи отроков, иже во Ефесе (†ок. 250). Богородице: Флп. 2, 5-11. Лк. 10, 38-42; 11, 27-28. Свт.: Евр. 7,26 - 8,2 (318 зач.); Ин. 10, 9-16 (36 зач.) День постный

Ноябрь **4** Пятница

## Чудотворная икона

B

торой праздник Казанской иконы Божией Матери установлен в память избавления Москвы от поляков в 1612 г.

В это время Россия переживала трудное время, которое так и называется - Смутное время. Царский род прекратился, царя не было, появились самозванцы, старавшиеся силой захватить престол.

Воспользовавшись внутренними смутами, в Россию вторглись иностранцы - шведы и поляки. Разбойничьи шайки грабили и губили народ. Казалось, помощи было ждать неоткуда. Тогда великий святитель и патриарх Московский Гермоген стал рассылать во все концы России письма, в которых он звал всех людей встать на защиту родины, прогнать поляков и выбрать себе православного царя. Узнав об этом, поляки заточили патриарха Гермогена в тюрьму и заморили его медленной голодной смертью.

Но письма патриарха уже разошлись по России и сделали свое дело. Одно из них пришло в Нижний Новгород и было прочтено после обедни всему народу. Все нижегородцы поднялись в ответ на призыв патриарха. Простой мясник Кузьма Минин первый показал пример любви к родине, пожертвовав все свое имущество, чтобы собрать войско. За ним пошли и другие: молодые записывались в войско, купцы жертвовали деньги, женщины несли драгоценности и всякое

добро.

Во главе ополчения стал князь Пожарский и, не успев даже как следует обучить его, повел свое новое войско на Москву, чтобы освободить ее от засевших там поляков. К полкам князя Пожарского присоединились ополчения других городов. В благословение и ободрение войску ему сопутствовала чудотворная Казанская икона Божией Матери.

В августе ополчение подошло к Москве и осадило се. Не хотелось князю Пожарскому разрушать родную Москву, и долго и горячо молилось все войско перед Казанской иконой Божией Матери. Наконсц, молитвы были услышаны: 22 октября 1612 г. (по ст.ст.) поляки объявили, что сдаются, и нижегородское ополчение торжественно, под звон колоколов, с Казанской иконой Божией Матери и хоругвями вопило в Московский Кремль.

• Как прошел у вас этот день? Какие встречи, разговоры, какие дела заполняли этот день? Было ли в этих делах место для Иисуса?

Вероятно, этот день прошел не так, как вы желали. Вот почему к концу дня полезно склонить колени перед Господом и сказать Ему: «Благодарю, Господи, за каждый час, за каждый вздох, за каждый глоток воды, за пищу, за здоровье, за возможность совершить тот или иной труд и за многое другое...»

## Ноябрь **7** Понедельник

#### 25 октября 1994 г. по ст.ст.

Седмица 21-я по Пятидесятнице (ев.чтения 23-й седмицы). Мчч.Маркиана и Мартирия (†ок. 355). Прпп. Мартирия диакона и Мартирия затворника, Печерских (XIII-XIV вв.). Мч. Анастасия (III в.). Прав. Тавифы (I в.). Флп. 4, 10-23 (248 зач.); Лк. 10, 22-24 (52 зач.)

## 1. Церковь в хрущевскую эпоху

Совета по делам Церкви Карпов довел до сведения патриарха Алексия, что правительство поставило вопрос о сокращении количества монастырей, и Совет нашел возможным закрыть 28 монастырей и скитов. Медленное сокращение обителей проводилось и в предыдущие годы. Если на 1 января 1957 г. имелось 20 мужских монастырей и 1 скит с 893 монашествующими и 37 женских монастырей и 6 скитов с 3768 сестрами, то через два года женских обителей стало на одну меньше.

апреля 1959 г. председатель

Такие темпы правительство не удовлетворяли. С 1959 г. начинается массовое закрытие монастырей. Уже на 1 января 1960 г. числится 14 мужских обителей с 813 насельниками и 28 женских монастырей и 2 скита с 2911 насельницами, а на 1 января 1961 г. мы имели 13 мужских и 20 женских монастырей с количеством монашествующих соответственно 721 и 2327. Еще через год общее число монастырей было 22, из них 8 мужских и 14 женских. Проживало в них 2185 насельников.

Среди прочих обителей в 1961 г. была закрыта Киево-Печерская Лавра. Исполком киевского Горсовета направил 28 декабря 1960 г. наместнику Лавры письмо, в котором указывалось на необходимость запретить доступ паломников в Ближние и Дальние пещеры и выселить насельников из монастырского корпуса в связи с ава-

рийным состоянием этих сооружений.

Одновременно с административными мерами в конце 50-х годов отмечается резкий рост антицерковной пропаганды, в газетах и журналах появляются клеветнические, надуманные фельетоны о церковной жизни.

Как реагировала Церковь на столь резкое обострение борьбы с нею? Приходские пастыри в большинстве своем вместе с церковным советом старались защитить храм от поругания. С церковных амвонов звучали призывы твердо стоять в православной вере. В ответ на это наиболее активные священники отстранялись государственной властью от служения. Уполномоченный по Минской области А. Логвиненко в своем отчете Совсту за 1960 г. указывает: «В 1960 г. мною было снято с регистрации в порядке наказания 6 священников, в их числе: благочинный Клецкого благочиннического округа Хрищанович Петр Ильич и настоятель церкви д. Зубки Клецкого района Дешковский Иван Алексанлрович за недозволенную проповелническую деятельность; настоятель церкви д. Грицевичи Клецкого района Карпович Яков Онуфрисвич за подстрекательство верующих к сбору подписей и обжалованию решений о снятии с учета приписных церквей в д. Рогачевка и Заельня».

(Продолжение следует)

• Не допускай, чтобы твой язык забегал вперед твоего ума.

#### 26 октября 1994 г. по ст.ст.

Вмч. Димитрия Солунского (†ок. 306). Прп. Феофила Печерского, еп. Новгородского, в Дальних пещерах (†1482). Мч. Луппа (†ок. 306). Прп. Афанасия Мидикийского (†ок. 814).

ногие архиереи старались за-

Вмч.: 2 Тим. **2**, 1-10 (292 зач.); Ин. **15**,17 - **16**,2 (52 зач.). Ряд.: Кол. **1**, 1-2, 7-11 (249 зач.); Лк. **11**, 1-10 (55 зач.) Ноябрь **8** Вторник

## 2. Церковь в хрущевскую эпоху

щитить своих клириков, но, как правило, безуспешно, так как уполномоченными к ним самим применялись те же меры. Например, уполномоченный по Ростовской области в 1959 г. потребовал от епископа прекратить колокольный звон в храмах Ростова. Уполномоченный по Калининской области в том же году настоятельно рекомендовал епископу сократить количество архиерейских служб и, кроме того, сократить проповедническую деятельность в храмах. Он также запретил священникам, в том числе благочинным, участвовать в богослужениях на других приходах в престольные праздники. В Ульяновской области уполномоченный, посещая храмы, уговаривал верующих не исполнять обрядов, а священников склонял к отказу от сана и переходу на гражданскую работу. Тысячи верующих, сотни священников и многие архипастыри обращались в Патриархию, в Совет по делам РПЦ, в Совет Министров и в ЦК КПСС с просьбой защитить Церковь. Просьбы эти были безуспеш-

Святейший патриарх Алексий еще в мае 1958 г., когда основное наступление на Церковь еще только готовилось и появились его первые признаки, попросился на прием к председателю Совета Министров СССР Н.С. Хрущеву. Патриарх говорил главе правительства о необоснованных отказах властей в открытии храмов, о выпадах по радио и в прессе против Церкви и духовенства. Просил

предоставить Церкви типографию. Ответом Хрущева было дальнейшее ужесточение борьбы...

В ноябре-декабре 1959 г. Святейший патриарх неоднократно выражал желание вновь встретиться с Н.С. Хрущевым. Состоялась ли встреча, сказать трудно - в рассекреченных архивах Совета свидетельств об этом не обнаружено.

«Вестник РХД», N 158

- Слово имеет силу, если оно исходит от Бога. О Христе сказано: «Он говорил им (людям) слово», и это слово имело силу, ибо это было слово Божие.
- «...Который обитает в неприступном свете, Которого никто из человеков не видит и видеть не может», - так говорит Библия - слово Божие - о Боге.

В силу этого Бог не может быть для нас предметом видимых изысканий. Если невидимый Бог не раскроет нам Своей тайны, то мы так и останемся неверующими, т.е. вне общения с Ним. Мы зависим от Его откровения.

Вот почему человек должен внимательно прислушиваться к откровениям слова Божия, особенно в церкви. Христос часто повторял: «Имеющий ухо слышать да слышит». Кто не желает слушать, тому нельзя помочь.

Нежелающий подчиниться Богу и Его слову остается глух и слеп к Божественному откровению. Другчитатель, да не будет этого с вами!

#### Ноябрь

13

Воскресенье

сении.

#### 31 октября 1994 г. по ст.ст.

Неделя 21-я по Пятидесятнице. Апп. от 70-ти Стахия, Амплия, Урвана, Наркисса, Апеллия и Аристовула (I в.). Мч. Епимаха (†ок. 250). Прпп. Спиридона и Никодима, просфорников Печерских, в Ближних пещерах (ХІІ в.). Прп. Мавры (V в.). Утр.: Ин. 21, 1-14 (66 зач.). Лит.: Гал. 2, 16-20 (203 зач.); Лк. 8, 26-39 (38 зач.)

## Отдай мое сокровище...

анн Богослов, придя в город Ефес, встретил юношу, которого возлюбил и многому научил. Когда же Иоанну настало время идти в другие страны проповедовать Евангелие, он призвал к себе Асийского епископа, поручил его попечению юношу и взял клятву с епископа, что он

днажды святой апостол Ио-

Епископ заботился об юноше, крестил его, но юноша, к несчастью, сошелся с дурными товарищами, сделался развратным пьяницей и в конце концов ушел в горы и стал старшиною разбойников.

будет особенно заботиться об его спа-

Прошел год, Иоанн снова пришел в Ефес и, придя, тотчас позвал к себе епископа и сказал ему: «Отдай мне мое сокровище, которое я поручил хранить тебе». Епископ не понял слов апостола. Тогда Иоанн сказал ему: «Приведи ко мне юношу, которого я поручил твоему попечению».

«Увы, - ответил на эти слова епископ, - юноша умер». «Какою смертью, - спросил апостол, - душевной или телесной?» «Душегной, - ответил архиерей, - стал убийцей и разбойником».

Иоанн строго укорил епископа, тотчас потребовал коня и отправился в горы отыскивать юношу. Когда он достиг цели, то встретил разбойнических стражей и стал просить их, чтобы отвели его к начальнику. Стра-

жи отвели, и Иоанн увидел юношу, стоявшего в полном вооружении.

Но что же вышло? Лишь только юноша увидел апостола, стремглав бросился бежать от него. Иоанн, забыв свою старость, поспешил за ним, крича:

- Зачем бежишь от меня? Зачем так изнуряешь меня, сын мой? Остановись, сжалься надо мною, странным и немощным старцем! Остановись, не бойся, для тебя не потеряна надежда спасения! Я за тебя отвечу перед Богом, я душу свою положу за тебя, как положил Свою душу Христос за всех нас. Не бойся, сын мой! Сам Господь послал меня, чтоб объявить тебе прощение грехов! Я сам за тебя пострадаю и пусть с меня взыщется кровь, которую ты пролил, и я сам на себе понесу бремя грехов твоих!

«Практическая симфония», 1903

• Для каждого человека является естественным приобретать знание, и потому Библия поощряет просвещение. Но наше знание ничего не стоит, если у нас нет страха Господня, а точнее - глубокого сознания, что мы Божие творение. Скромный, смиренный крестьянин, открывший сердце Богу, стоит несравненно выше великого ученого, который изучает сокрытые силы материи, звезды на небе, а нужду своей души не знает.

#### 1 ноября 1994 г. по ст.ст.

Седмица 22-я по Пятидесятнице. Бессребреников и чудотворцев Космы и Дамиана Асийских и матери их прп. Феодотии (III в.). Сщмчч. Иоанна епископа и Иакова пресвитера, в Персии пострадавших (†ок. 345). Мцц. Кириены и Иулиании (IV в.). Кол. 2, 13-20 (255 зач.); Лк. 11, 29-33 (59 зач.)

Ноябрь **14** Понелельник

## Верность

Дин языческий царь призвал к себе христианского епископа и потребовал, чтобы он отказался от своей веры. Но епископ кротко и спокойно ответил:

- Этого я не могу сделать.

Царь разгневался и воскликнул:

- Разве ты не знаешь, что жизнь твоя в моей власти? Одно мое мановение и тебя не будет на свете!
- Знаю, знаю это, ответил епископ, - но позволь мне, царь, предложить один вопрос на твое решение. Представь себе, государь, что вернейший слуга твой попал в руки врагов твоих. Враги твои всячески старались заставить раба того изменить тебе. Но он непоколебим в своей преданности и верности тебе. Тогда враги твои, сняв одежды с раба того, прогнали его с посмеянием. Теперь скажи, государь, когда раб тот, поруганный и обнаженный за верность тебе, вернется к тебе, не вознаградишь ли ты его честью и славою за поругание и не дашь ли лучшие одежды для прикрытия наготы ero?
- Конечно, так! ответил царь. Но к чему ты это говоришь?

Тогда благочестивый епископ сказал:

 - Царь, ты можешь снять с меня эту земную одежду, т.е. лишить меня этой жизни. Но Господь мой облечет меня в новую, лучшую одежду.

Выслушав это, царь задумался, потом отпустил епископа и больше не

стал требовать отречения от христианской веры.

«Практическая симфония», 1903

#### Молясь, не говорите лишнего!

Нам нравятся искренние люди, но искренни ли мы сами, и притом - во всем ли?

Искренность - прекрасное качество души. Искренних людей любят и уважают.

В духовной жизни искренность особенно необходима, потому что мы имеем дело с Богом, который знает все, что на сердце у человека. Лукавить перед Богом очень рискованно. Притворной искренностью можно обмануть человека, но не Вездесущего Бога. Ему известны напи тайные помышления и сердечные намерения.

В молитве искренность - необходимое качество. Язычники этого не знают и потому думают, что если они наговорят Богу много слов, то Богу это будет приятно.

Иисус Христос предупредил Своих последователей: «Молясь, не говорите лишнего, как язычники, ибо они думают, что в многословии своем будут услышаны. Не уподобляйтесь им».

Лучше сказать в молитве несколько слов, но от сердца, нежели тьму слов и повторений без искрепности чувств и сердца.

Во время искренней молитвы, когда тело преклоняется к землс, душа восходит горе - к Богу.

## Ноябрь 15 Вторник

#### 2 ноября 1994 г. по ст.ст.

Мчч. Акиндина, Пигасия, Аффония, Елпидифора, Анемподиста и иже с ними (†ок. 341-345). Прп. Маркиана Киринейского (†388). Шуйской-Смоленской иконы Божией Матери (1654-1655). Кол. 2,20 - 3,3 (256 зач.); Лк. 11, 34-41 (60 зач.)

## Сказочка о Правде



мешает.

ила Правда на земле. Плохо ей было. Где ни появится, куда ни придет - везде ее гонят, всюду ей нет места, всем она

«Пойду, -думает Правда, - поближе к храму Божию, пойду в храм». Пришла, встала, но и в самом храме ее стали толкать: «Тут не стой, это мое место, туда не иди - там для почетных, богатых...» Придвинулась Правда к амвону, но и здесь ей не нашлось места. Поднялась она, вошла в сам алтарь, стала у Престола...

Один говорит: «Я старше!» Другой говорит: «Я саном выше!» «Я - заслуженный, я - ученый, здесь я должен стоять, а тут я...» Даже там Правда не нашла для себя места!

Не ищи Правды. Разве Царица Небесная не видела кругом своего Сына неправду, клевету, ложь, несправедливость, которыми платили Спасителю за Его бесчисленные благодеяния и чудеса? Видела, конечно, но Она молчала. Она никого не упрекнула, никого не осудила.

Так что, дорогой читатель, крепись! Крепись всегда, всякий день и час!

«Русский Паломник», 1992

• Как труба звуком своим собирает воинов, так и Божие Писание, взывая к нам, приводит помыслы наши в страх Божий, потому что помыслы наши,

подобно воинам, сражаются с врагами Царя. И еще, как труба звуком своим во время брани и в юных борцах возбуждает готовность идти на сопротивников, так Божие Писание возбуждает твою ревность к добру, укреплия тебя к борьбе со страстями. Посему, по мере сил своих, принуждай себя как можно чаще читать Писание, чтобы оно собрало твои помыслы, которые враг рассеивает своим злоухищрением, влагая в тебя лукавые мысли.

Между тем он или наносит тебе частые скорби, или доставляет тебс много успехов и житейских удобств. Последнее делается по своей злокозненности с намерением удалить человека от Бога.

Нередко, если не возмог он навести кого на худое и низложить мыслями, наводит после сего на человека того скорби, чтобы омрачить его разум, и потом уже имеет возможность посеять в нем что угодно и начинает внушать и с клятвами повторять такие мысли: «С тех пор как начал я подвизаться в добре, увидел худые дни; буду же делать худое, чтобы пришло доброе». Тогда, если не окажется кто трезвенным, враг, как ад, поглотит его живого.

А если и сим не возможет он навести на худое, то дает ему все удобства жизни, возносит его и вводит в великое обольщение, которое опаснее и хуже всех страстей.

Св. Ефрем Сирин

#### 3 ноября 1994 г. по ст.ст.

Мчч. Акепсима еп., Иосифа пресвит. и Аифала диакона (IV в.). Обновление храма вмч. Георгия в Лидде (IV в.). Мчч. Аттика, Агапия, Евдоксия, Катерия, Истукария, Пактовия, Никтополиона и дружины их (†ок.320). Кол. 3,17 - 4,1 (259 зач.); Лк. 11, 42-46 (61 зач.)

🗆 День постный

Ноябрь 16

ТО Среда

## Если увидишь разумного

сли не умеешь читать, не отходи оттуда, где можно слушать и получать пользу, ибо написано: «Если увидишь разумного, ходи к нему с раннего утра, и пусть нога твоя истирает пороги дверей его» (Сир. 6, 36). Сие полезно не только не умеющим читать, но и умеющим, потому что многие читают и не знают, что читают.

Итак, смотри, не возперади о своем даровании, данном тебе по дару Христову, но заботься и доискивайся, как можно благоугодить Богу, чтобы сподобиться блаженству святых. Ибо написано: «Блаженны хранящие откровения Его, всем сердцем ищущие Его» (Пс. 118, 2).

Чтобы, когда хочешь читать, не прерывал тебя враг, наводя на тебя уныние и ввергая тебя в рассеянность, и говоря: «Делай сперва такое-то дело, так как оно не велико, и потом с спокойным духом будешь читать». Когда враг внушает это и придает усердие к рукоделию, тогда наводит на мысли сии, чтобы отвлечь тебя от чтения. Ибо когда видит кого, что читает прилежно и извлекает из сего пользу, то нападает на него, стараясь воспрепятствовать ему этими и другими предлогами. Итак, не верь ему, но будь, как олень, жаждущий и желающий прийти к источникам водным, то есть к Божественным Писаниям, чтобы пить из них и уголить тебе жажду свою, палящую тебя страстями.

Но впивай из них, скажу так, и пользу, чтобы, когда Господь дарует

тебе прочесть и узнать какое слово из Писаний, не проходило оно мимо, но поучался ты умом своим, запечатлелего в сердце своем и сохранил неизгладимым в памяти. Ибо написано: «Я славил бы Тебя в правоте сердца, поучаясь судам правды Твоей» (Пс. 118, 7). И еще говорит псалмопевец: «В сердце моем сокрыл я слово Твое, чтобы не грешить пред Тобою» (Пс. 118, 11). И еще: «Как юноше содержать в чистоте путь свой? - Хранением себя по слову Твоему» (Пс. 118, 9). Видишь, памятованием словес Его исправляет человек путь свой.

Св. Ефрем Сирин

- Если вы хотите, чтобы люди обратили па вас внимание, то сочетайте вашу всру и убеждения с вашей жизнью.
- Доказательством того, что Библия есть слово Божие, служит тот факт, что она выдерживает невежество ее друзей и ненависть ее врагов.
- Помните, что злое семя можно посеять тайно, но нельзя скрыть его урожая.
- Бог имеет два местожительства: одно на небе, другое в сердце всруюшего.
- Божье призвание на определенный труд является доказательством того, что Он пошлет силы для выполнения этого труда.
- Каждая борозда христианской жизни должна быть уссяна семенами благодарности.

# Декабрь 1 Четверг

#### 18 ноября 1994 г. по ст.ст.

Мч. Платона (†302 или 306). Мчч. Романа диакона и отрока Варула (†303). Мчч. Закхея, диак. Гадаринского, и Алфея, чтеца Кесарийского (†303). 1 Сол. 5, 1-8 (271 зач.); Лк. 16. 1-9 (80 зач.)

□ Рождественский пост

## Среди суетного мира

поде - внимание. Без внимания все эти упражнения бесплодны и мертвы. Желающий спастись должен так устроить себя, чтоб он мог сохранять внимание к себе не только в уединении, но и при самой рассеянности, в которую иногда против воли вовлекается обстоятельствами.

уша всех упражнений о Гос-

Благоразумная умеренность в пище очень содействует вниманию к себе, а разгорячение крови от излишнего употребления пищи, усиленного телодвижения, от воспаления гневом, от упоения тщеславием и от других причин рождает множество помыслов и мечтаний, иначе, рассеянность. Святые Отцы предписывают желающему внимать себе умеренное, равномерное, постоянное воздержание от излишества в пише.

Проснувшись, вспомни ожидающее всех людей пробуждение из мертвых, направь мысли к Богу, принеси в жертву Богу начатки помышлений ума, еще не принявшего никаких суетных впечатлений. Прочитай обычное молитвенное правило, заботясь не столько о количестве молитвословий, сколько о качестве его, т.с. о том, чтобы оно было совершено со вниманием.

Всеми силами заботясь о внимании, читай Новый Завет, преимущественно Евангелие. При этом чтении тщательно замечай все завещания и заповеди Христа, чтоб по ним можно было направлять свою видимую и неви-

димую деятельность. Количество чтения определяется силами человека и обстоятельствами. Не должно обременять ум излишним чтением молитв и Писания, также не должно упускать обязанностей своих для неумеренного занятия молитвой и чтением. Для новоначального Святые Отцы предлагают частые, но непродолжительные молитвы.

Если выпадут свободные минуты в течение дня, употреби их на чтение со вниманием некоторых избранных молитв или некоторых избранных мест из Писания и ими снова подкрепи душевные силы, истощаемые деятельностью среди суетного мира. Если случится сказать или сделать что-нибудь противное заповедям Божиим, то немелленно врачуй погрешность покаянием и посредством искреннего покаяния возвращайся на путь Божий. Приходящим греховным помышлениям, мечтаниям и ощущениям с верою противопоставь Евангельские заповеди, говоря со святым Иосифом: «Как же я сделаю сие великое зло и согрешу перед Богом?» Внимающий себе должен отказаться от всякой мечтательности вообще.

Вечером рассмотри действия свои в течение дня. Припомнив все свои согрешения делом, словом, помышлением, ощущением, принсси в них покаяние Богу с сердечным расположением исправиться. Потом, прочитав молитвенное правило, заключи Богомыслием день, начатый Богомыслием.

Святитель Игнатий Брянчанинов

#### 19 ноября 1994 г. по ст.ст.

Прор. Авдия (из 12-ти) (IX в. до Р.Х.). Мч. Варлаама (†ок. 304). Прпп. Варлаама и Иоасафа, царевича Индийского, и отца его Авенира царя (IV в.). 1 Сол. 5, 9-13, 24-28 (272 зач.); Лк. 16, 15-18; 17, 1-4 (82 зач.)

□ Рождественский пост

оскресное Евангельское чте-

Декабрь **2**Пятница

## Безумец

B ние посвящено притче о безумном богаче. Господь Иисус, проповедуя народу, сказал: «Смотрите, берегитесь любостяжания, ибо жизнь человека не зависит от изобилия его имения. У одного богатого человека был хороший урожай в поле, и он рассуждал сам с собою: «Что мне делать? Некуда мне собрать плодов моих». И сказал: «Вот что сделаю: сломаю житницы мои и построю большие, и соберу туда весь хлеб мой и все добро мое, и скажу душе моей: душа! много добра лежит у тебя на многие годы: покойся, ещь, пей, веселись!» Но Бог сказал ему: «Безумный! В сию ночь душу твою возьмут у тебя; кому же достанется то, что ты заготовил?» Так бывает с тем, кто собирает сокровища для себя, а не в Бога богатеет».

Иисус говорит далее: «Итак, не ищите, что вам есть, или что пить, и не беспокойтесь, потому что всего этого ищут люди мира сего; ваш же Отец знает, что вы имеете нужду в том; наипаче ищите Царствия Божия, и это все приложится вам. Не бойся, малое стадо! Ибо Отец ваш благоволил дать вам Царство. Продавайте имения ваши и давайте милостыню. Приготовляйте себе влагалища не ветшающие, сокровище неоскудевающее на небесах, куда вор не приближается и где моль не съедает; ибо, где сокровище ваше, там и сердце ваше будет».

- Однажды отец заглянул в комнату своих малых сыновей. На полу были разбросаны игрушки. Отец много раз требовал от детей, чтобы они не допускали в комнате беспорядка и после игры игрушки клали на свое место. И когда он сурово посмотрел на детей, младший заметил отцу:
- -Помнишь, папа, как ты перед нашей семейной молитвой говорил, что надо владеть своими чувствами и не выходить из себя, не расстраиваться?

Это остановило отца. Он вспомнил не только свои лекции о самообладании, но и многое другос, чему мы учили других, но сами не исполняли. И он успокоился.

Легче всего учить других. Легче всего давать советы другим. Гораздо труднее разрешать свои проблемы. Но учитель обязан прежде всего научить самого себя, а потом уже учить других.

Благодарение Богу, что Он дал нам не только Спасителя, но и совершенного Учителя. Он помогает желающим учиться.

Воспользуемся этой возможностью!

- Кто не оставил после себя доброго воспоминания и человеческой любви, тот не оставил, в сущности, никакого наследства.
- Люди жалуются на неблагодарность для того, чтобы оправдать свое нежелание делать добро.
- Для того, кто мысленно подпимается на небо, всегда будут ясные дни, ибо над облаками всегда сияет солнце.

#### Декабрь

11

Воскресенье

#### 28 ноября 1994 г. по ст.ст.

Неделя 25-я по Пятидесятнице. Прмч. и исп. Стефана Нового (†767). Мч. Иринарха и святых семи жен (†303). Свт. Феодора, архиеп. Ростовского (†1394). Утр.: Мк. 16, 9-20 (71 зач.). Лит.: Еф. 4, 1-6 (224 зач.); Лк. 13, 10-17 (71 зач.)

□ Рождественский пост

## На Богослужении

время Богослужения, во время совершения всех таинств и молитвословий будь доверчив, как дитя по отношению к своим родителям. Помни, какие великие отцы, какие светила вселенские, Духом Святым озаренные, руководят тобою! Как дитя будь прост, доверчив, неусомнителен в деле Божием. Всю печаль возверзи на Господа, а сам будь совершенно беспечен.

да, а сам будь совершенно беспечен. «Не заботьтесь, как или что сказать; ибо не вы будете говорить, но Дух Отца вашего будет говорить в вас» (Мф. 10, 19-20). Давно Господь снял с нас эту печаль, эту заботу, научив богоносных отцов наших Духом Своим, что глаголать Господу при Богослужении, свершении таинств и при разных случаях и обстоятельствах человеческой жизни, требующих молитвы, низводящей

свышнее благословение.

Нам должно быть легко молиться. Только вот враг стужает. Да что его стужение, если сердце наше утверждено в Господе! Вот беда, если мы не в Боге, если веры твердой в нас нет, если пристрастиями житейскими связали себя, если разум наш горд и кичлив, тогда и в святейшем, непорочнейшем деле Богослужения, совершения и причащения Св. Тайн дьявол будет сильно запинать нас.

Молодежь редко ходит в храм, вообще не ведет дела своего духовного воспитания, считая его как бы не нужным и отдаваясь житейской суете.

Это плод гордости, духовной неразвитости. Считают посещение храма делом простого народа да женщин, забывая, что в храме со страхом служат вместе с человеками ангелы и вменяют это себе в величайшее блаженство.

Я ничто, но по благодати священства, через преподание Божественного Тела и Крови, делаюсь вторичным или третичным виновником исцеления болезней. Чрез меня благодать Духа возрождает к пакибытию младенцев и возрастных, совершает в таинстве евхаристии Тело и Кровь Иисуса Христа, соединяет верных с Божеством. Чрез меня решит и вяжет грехи человеческие, затворяет и отворяет небо, подает душеспасительные советы, правила и проч. О, как досточтим сан священства! Братия, видите ли, сколько благодеяний изливает на вас Творец и Спаситель через священство!

Если люди так долго работают житейской суете и заставляют нас часто дожидаться напрасно, когда они кончат ее, то нам ли, служителям Божиим, не работать медленно, с расстановкой, со смыслом, с чувством, с великим благоговением и усердием Господу Богу, читая молитвы внятно, раздельно? Пусть же лучше они ждут нас, чем мы их. Да будет, Господи, сие при всяком священнослужении, при всяком совершении таинств.

Св. Иоанн Кроиштадтский

#### 29 ноября 1994 г. по ст.ст.

Седмица 26-я по пятидесятнице (ев. чтения 28-й седмицы).

Мч. Парамона и с ним 370-ти мчч. (†250).

Мч. Филумена (†ок. 274). Прп. Акакия Синайского (VI в.). 1 Тим. 1, 1-7 (278 зач.); Лк. 19, 37-44 (97 зач.)

□ Рождественский пост

Декабрь

12

Понедельник

## 1. Таинства Святой Церкви

вятая Церковь - это как бы Божья семья на земле. Она хранит в себе и передает тем, кто в нее вступает, те дары вятого Духа, которые получили апотолы. Без помощи Духа Святого мы

Святого Духа, которые получили апостолы. Без помощи Духа Святого мы сами собой не можем сделать ничего существенно доброго, и поэтому Церковь во все главные моменты нашей жизни особенно просит Бога дать нам благодать Святого Духа. Такие церковные молитвы и священные действия, когда под видимым действием священника над человеком, по молитве Церкви невидимо, тайно действует сила Духа Святого, называются таинствами.

В православной Церкви установлено семь таинств: 1. Крещение, 2. Миропомазание, 3. Причащение (или Евхаристия), 4. Покаяние (Исповедь), 5. Елеосвящение (Соборование), 6. Священство, 7. Брак.

Первое таинство в жизни христианина - это крещение. В нем Дух Святой дает нам новую духовную жизнь, только после таинства крещения мы имеем право называться христианами. Крещение поэтому совершается как можно раньше, обычно над совсем маленькими детьми. При совершении этого таинства крестные родители с крещаемым младенцем на руках и с зажженными свечами становятся у большого сосуда с водой, купели. Они громко заявляют, исповедуют свою веру, читая Символ Веры, отказываются от темных дел и мыслей

и обещают стараться исполнять заповеди Божии. Потом священник освящает воду и три раза окупает в нее младенца, говоря: «Крещается раб Божий (имя) во имя Отца, Аминь, и Сына, Аминь, и Святого Духа, Аминь».

Новая жизнь, полученная в крещении, требует от человека постоянной духовной работы над собой. Для этого нужны духовные силы, и эти силы христианин получает в таинстве миропомазация. Обыкновенно это таинство совершается над младенцем вместе с крещением. Крещеному младенцу священник помазывает крестообразно особенным освященным епископом маслом - святым миром - лоб. глаза, уши, рот, ноздри, грудь, руки и ноги, каждый раз говоря «печать дара Духа Святого. Аминь». Через это таинство Дух Святой вселяется в душе новокрещенного, освящает все его способности и подает ему духовные силы, нужные для новой жизни. После крещения и помазания св. миром младенца три раза обносят вслед за священником вокруг купели. Это означает, что новый член Церкви навсегда с ней соединился,

Духовные силы, полученные в миропомазании, падо все время обновлять так же, как мы обновляем силы нашего тела пищей и питьем. Такое духовное питание нашей души получаем мы в таинстве причащения или евхаристии.

(Продолжение следует)

Декабрь
13
Вторник

#### 30 ноября 1994 г. по ст.ст.

Апостола Андрея Первозванного (†62). Свт. Фрументия, архиеп. Индийского (Ефиопского) († ок. 380). Ап.: 1 Кор. 4, 9-16 (131 зач.); Ин. 1, 35-51 (4 зач.). Ряд.: 1 Тим. 1, 8-14 (279 зач.); Лк. 19, 45-48 (98 зач.)

□ Рождественский пост

## 2. Таинства Святой Церкви

аинство причащения совершается во время литургии (или, иначе, обедни). Оно состоит в том, что Господу приносится в жертву хлеб и вино. Они благословляются с призыванием Святого Духа и невидимо прелагаются в Тело и Кровь Господа нашего Иисуса Христа. Эти Святые Дары священник дает причастникам со словами: «Причащается раб Божий (имя) честного и святого Тела и Крови Господа и Бога и Спаса нашего Иисуса Христа во оставление грехов и в жизнь вечную».

Причащаясь Тела и Крови Господней, мы принимаем в себя Самого Господа Иисуса Христа. Подходить к Святой Чаше надо с большим благоговением и осторожностью. Когда свяшенник открывает Царские Врата и выносит Чашу, говоря: «Со страхом Божиим и верою приступите», причастники кладут земной поклон, потом повторяют за священником слова молитвы перед причастием и подходят к Чаше, не крестясь, чтобы нечаянно не толкнуть Чаши, а сложив руки крестообразно на груди. Причастившись, мы целуем Чашу и отходим в сторону, где на особом столике приготовлено теплое вино и кусочки просфоры, чтобы запить Причастие. До Причастия нельзя ничего ни есть, ни пить, а после Причастия, по окончании литургии, причастники выслушивают особые благодарственные молитвы.

Пля того, чтобы причащение Св. Тайн нас укрепляло, нужно, чтобы у нас было искрениее желание не грешить и сожаление о тех грехах, которые мы уже совершили. Как же покаяться в этих грехах? Для этого установлено таинство покаяния или исповедь. Готовясь к этому таинству, мы должны постараться вспомнить все, чем мы грешили против Бога и против ближних, попросить прощения у всех, кого мы обижали. В молитвенниках есть особые молитвы для исповедующихся, которые называются «Канон Покаянный». Исповедник подходит к священнику, который стоит перед высоким столиком, аналоем, на котором лежат Евангелие и Крест, напоминающие, что мы будем говорить наши грехи Самому Господу, а священник только свидетель, который их слушает.

Рассказав священнику все, что мы делали или думали плохого, и выслушав его наставление, исповедник становится на колени, и священник кладет ему на голову епитрахиль (длинпую широкую ленту, которую носит священник, совершая Богослужения) и читает разрешительную молитву. Благодатью Святого Духа грехи изглаживаются, становятся как бы не бывшими. Все православные христиане, старше семи лет, должны приступать к таинству покаяния. Дети до первой их исповеди в возрасте семи лет причащаются без нее.

(Продолжение следует)

#### 1 декабря 1994 г. по ст.ст.

Прор. Наума (VII в. до Р.Х.). Прав. Филарета Милостивого (†792). Мч. Анания Персиянина. 1 Тим. 1, 18-20; 2, 8-15 (281 зач.); Лк. 20, 1-8 (99 зач.)

□ Рождественский пост

Декабрь **14**Среда

## 3. Таинства Святой Церкви

таинству покаяния близко стоит таинство елеосвящения или соборования. Оно совершается над больными.

В нем невидимой благодатью прощаются грехи и облегчаются и исцеляются болезни души и тела. Обряд этого таинства довольно длинный: сначала освящается масло - елей, а затем семь раз этим елеем помазывается больной. Перед каждым помазанием читается отрывок из посланий апостолов и Евангелия и особая молитва. Это священнодействие совершается, если возможно, несколькими священниками (семью), и потому называется соборованием.

Таинства крещения, миропомазания, причащения, покаяния и елеосвящения относятся к жизни всякого христианина. Кроме них, установлено еще два таинства, которыми благословляется вступление на особый жизненный путь. Таинство священства совершается над человеком, который делается священнослужителем и получает особую благодать для того, чтобы совершать богослужения и таинства для других людей.

Священнослужители бывают трех степеней. Самая высокая степень епископы, которые являются преемниками апостолов, управляют церквами и могут совершать все таинства. В зависимости от того, какое место он занимает и каким округом управляет, епископ может быть еще архиеписком, митрополитом или патриархом,

но все это есть разные названия того же сана епископа.

Вторая степень священства - это священник, который может совершать все таинства, кроме священства. Младшая степень священства - это диакон, который сам таинств совершать не может, а помогает священнику при их совершении.

Во время таинства священства епископ на литургии возлагает руки на голову посвящаемого и читает особую молитву, потом посвящаемого одевают в одежды, которые полагаются его сану.

Священнослужители отдают всю свою жизнь на служение Богу и людям, они получили благодать через апостолов от самого Господа нашего Иисуса Христа, и мы всегда должны относиться к ним с особой любовью и уважением. Для прислуживания в алтаре мальчики получают каждый раз от священника благословение надевать особую одежду - стихарь.

Седьмое таинство есть **брак**, в котором благословляются мужчина и женщина, когда они делаются мужем и женой и основывают христианскую семью.

Кроме этих семи таинств, есть еще несколько обрядов, которые называются тайнодействиями. Например, освящение воды, пострижение в монахи и другие, в которых тоже призывается благодать Духа Святого.

«Закон Божий»

# Декабрь 15 Четверг

#### 2 декабря 1994 г. по ст.ст.

Прор. Аввакума (VI в. до Р.Х.). Прпп. Афанасия, затворника Печерского, в Ближних пещерах (†ок. 1176), и другого Афанасия, затворника Печерского, в Дальних пещерах (XIII в.).
1 Тим. 3, 1-13 (283 зач.); Лк. 20, 9-18 (100 зач.)

1 11M. 5, 1 15 (265 50 1.), 11M 20,

□ Рождественский пост

## О плодах «донаучного» мышления

дним из основных пунктов, в которых атеистическая мысль пытается усмотреть противоположность науки и религии, является закономерность явлений природы, подчиненность их закону причинности. Законы природы, с этой точки зрения, противопоставляются «воле Божией». В мире все подчинено определенным механическим законам, устанавливаемым естественными науками, все явления связаны между собой необходимой причинной связью, обусловленной теми же законами природы. Нет ничего, что не имело бы «естественной» (вытекающей из сил природы) причины. В мире царит естественная необходимость, исключающая всякий вопрос о разумном смысле, о воле Божией, о Провидении, всякую возможность религиозного понимания мира. Религиозное понятие, с этой точки зрения, - плод «донаучного» мышления и пережиток остатков его. Пережиток этот объясняется недостаточным еще распространением научной мысли в массах, с одной стороны, и необъясненностью наукой некоторых областей бытия, с другой стороны. Религиозные представления остаются еще там, куда не проникло научное знание. С течением времени научно причинное объяснение проникает все дальше и глубже, и вместе с тем все более вытесняется религиозная точка зрения, все более суживается область, где она в силу временного несовершенства науки еще сохраняется.

При видимой ясности и подобии научности эта точка зрения при последовательном и логическом анализе обнаруживает всю свою поверхностность и элементариую непродуманность. Откуда можно вывести, что наличность причинности и закономерности в явлениях природы устраняет возможность действия в ней разумной воли Божества? Причинность представляет собой последовательную связь явлений между собой, закономерность устанавливает определенный порядок их развития. В причинности и закономерности обнаруживается лишь то, как совершается жизнь природы, лишь способы ее действия. Никаким образом этим не может быть устранен вопрос, что же представляется через эту последовательность и закономерность, т.е. вопрос о последнем основании и смысле всего закономерного процесса.

Также не имеет никакого логического смысла противопоставление причинной закономерности и «воли Божией». Религиозная точка зрения не исключает действия законов природы, но сами эти законы считает проявлением воли Божией, Божиим созданием. В самой закономерности и через эту закономерность проявляется та Божественная сила, которая лежит в основе всякого бытия. Закономерность природы для религиозного сознания сохраняется в полной мере, по она сама получает религиозный смысл, а не рассматривается как нечто случайно возникшее.

Н.Н. Фиолетов († 1943)

## 3 декабря 1994 г. по ст.ст.

Прор. Софонии (†635-605 до Р.Х.). Прп. Саввы Сторожевского (Звенигородского) (†1406). Прп. Феодула Цареградского (†ок. 440). 1 Тим. 4, 4-8, 16 (285 зач.); Лк. 20, 19-26 (101 зач.)

□ Рождественский пост

Декабрь
16
Пятница

## Подвиг не всегда полезен

тарайтесь читать книги святых Отцов, соответствующие вашему образу жизни, чтоб вам можно было не только любоваться и наслаждаться чтением отеческих писаний, но чтоб можно было прилагать их к самому делу. Христианин, живущий посреди мира, должен читать сочинения великих святителей, писавших для народа о христианских добродетелях и предназначенных тем, кто проводит жизнь среди вещественных занятий.

Другое чтение для иноков общежительных. Они должны читать святых Отцов, написавших наставления для этого рода жизни. И еще другое чтение для безмолвников и отшельников! Изучение добродетелей, не соответствующих образу жизни, производит мечтательность, приводит человека в ложное состояние. Упражнение в добродетелях, не соответствующих образу жизни, делает жизнь бесплодною. И жизнь истощается напрасно, и добродетели пропадают. Душа не может долго удержать их при себе, должна скоро их оставить, потому что они ей не под силу.

Такое превышающее силы и способности упражнение в возвышенных добродетелях нередко повреждает душу, расстраивает ее, надолго, иногда на всю жизнь, делает неспособною к подвигам благочестия. Господь повелел «вино новое», т.е. возвышенные добродетели и подвиги, «вливать в мехи новые», т.е. предоставлять уже

созревшим в благочестивом подвиге подвижникам, обновленным и просвещенным благодатию. Он воспретил вливать вино новое в мехи ветхие, чинить ветхую ризу новою заплатою. Не думайте, что возвышенный подвиг, для которого еще не созрела душа ваша, поможет вам. Нет! Он больше расстроит вас: вы должны будете оставить его, а в душе вашей явится уныние, безнадежие, омрачение, ожесточение. В таком расположении вы попустите себе большие погрешности, большие нарушения закона Божия, нежели прежде. «К ветхой ризе не приставляют заплаты новой, потому что от этого дыра сделается только больше».

И для иноков всех вообще и для христиан, живущих посреди мира, полезнейшее чтение - Новый Завет, в особенности Евангелие. Но его надо читать со смирением, не позволяя себе собственных толкований, а руководствуясь толкованием Церкви.

#### Святитель Игнатий Брянчанинов

• Как хотите, чтобы с вами поступали люди, так и вы поступайте с ними.

#### Евангелие от Луки, 6, 31

• Всегда отсекайте страсти, пока они еще молоды, прежде чем они укрепятся в вас и станут удручать вас, ибо тогда придется вам много пострадать от них. Одно дело вырвать малую былинку, другое - искоренить большое дерево.

Авва Дорофей

353

#### Декабрь

4A

Понедельник

#### 6 декабря 1994 г. по ст.ст.

Седмица 27-я по Пятидесятиице (св. чтения 29-й седмицы). Святителя Николая, архиепископа Мир Ликийских, чудотворца (†ок. 345). Евр. 13, 17-21 (335 зач.); Лк. 6, 17-23 (24 зач.)

□ Рождественский пост

## Избранник Божий

кончался архиепископ всей Ликийской страны Иоанн. Для избрания нового архиепископа собрались в Миры все местные архиереи.

Много было предложено к избранию умных и честных людей, но общего согласия не было. Господь судил для занятия этой должности более достойного мужа, чем те, которые находились в их среде.

Епископы усердно молились Богу, прося указать лицо, наиболее достойное.

Одному из старейших епископов явился в видении муж, озаренный неземным светом, и повелел в эту ночь стать в притворе храма и заметить, кто первый придет в храм на утреннее богослужение. Это и есть утодный Господу муж, которого епископы должны поставить своим архиепископом. Открыто было и имя его - Николай.

Получив сие божественное откровение, старец епископ сообщил о нем другим, которые, в чаянии милости Божией, еще усилили свои молитвы.

С наступлением ночи старец епископ стал в притворе храма, ожидая прибытия избранника. Св. Николай, встав с полуночи, пришел в храм. Его остановил старец и спросил об имени. Он тихо и скромно ответил: «Называюсь я Николай, раб святыни твоея, владыко!»

По имени и глубокому смирению прибывшего старец убедился, что он и есть избранник Божий. Он взял его за руку и повел на собор епископов. Все с

радостью приняли его и поставили на середину храма. Несмотря на ночное время, весть о чудесном избрании разнеслась по городу; собралось множество народа.

Старец епископ, сподобившийся видения, обратился ко всем со словами: «Приймите, братие, своего пастыря, которого помазал для вас Святой Дух и которому Он поручил управление ваших душ. Не человеческий собор, а Суд Божий поставил его. Вот теперь мы имеем того, кого ждали, приняли и обрели, кого искали. Под его мудрым руководством мы смело можем надеяться предстать Господу в день Его славы и суда!»

При вступлении в управление Мирликийской епархией св. Николай сказал сам себе: «Теперь, Николай, твой сан и твоя должность требуют от тебя, чтобы ты всецело жил не для себя, а для других!»

Каждого великий архипастырь принимал с любовью и радушием, являясь для сирот отцом, для нищих питателем, для плачущих утешителем, для притесненных заступником. Паства его процветала.

#### Тропарь св. Николаю

Правило веры и образ кротости, воздержания учителя яви тя стаду твоему, яже вещей истина. Сего ради стяжал еси смирением высокая, нищетою богатая, отче священноначальниче Николае, моли Христа Бога спастися душам нашим.

#### 7 декабря 1994 г. по ст.ст.

Свт. Амвросия, еп. Медиоланского (†397). Прп. Нила Столобенского (†1554). Прп. Антония Сийского (†1556). Прп. Иоанна, постника Печерского (ХІІ в.). 1 Тим. 5, 1-10 (285 зач., от полу); Лк. 20, 27-44 (102 зач.) (за понедельник). 1 Тим. 5, 11-22 (286 зач.); Лк. 21, 12-19 (106 зач.) (за вторник).

□ Рождественский пост

одной из тюрем Нерчинской

**20** Вторник

## 1. Бунт

каторги произошел среди арестантов бунт. Арестанты разбились между собой на два лагеря, и один против другого восстал свирепо. Тогда мне было предписано экстренно выехать на каторгу в эту тюрьму. Я немедленно выехал. Тюрьма была оцеплена солдатами. Арестанты, разделившись на две части, стояли на дворе. Когда я вступил в тюрьму и обратился к арестантам, то одна часть арестантов, окружив меня, стала внимать моей пастырской проповеди. Когда я увидел, что арестанты пришли в умиление, тогда я обратился с призывом к другой партии, враждебной первой, чтобы и она слушала слово Божие и чтобы они между собой прекратили всякую вражду и помирились. В это время главарь второй партии Сахалинец грозно ответил мне русским трехэтажным словом и поднял кулак вверх. Тогда я сошел со своего места, пошел прямо к нему и упал во всем священническом облачении к его ногам и, стоя перед ним на коленях, ответил ему:

«Сын мой милый! Я на коленях стою перед тобой, молю тебя, послушай меня, исполни мою слезную просьбу, измени свою жизнь, будь другим существом! О, если бы сейчас, в этот момент, увидела тебя твоя родная мама, что я стою перед тобой на коленях, то она не устояла бы на погах, а если она уже умерла, то от одной сердечной тоски о твоей душе она несколько раз повернулась бы в могиле».

Так, умоляя арестанта, я достиг своей цели, арестант поднял меня и мы со многими другими, стоящими возле него арестантами, двинулись к тому месту, с которого я начал им всем говорить проповедь. После этой проноведи этот самый арестант при всех дал мне свое верное арестантское слово, что он слагает с себя прежнюю свою обязанность.

После всего этого вечером того же дня мы отпели несколько душ арестантов и сейчас же начали совершать всенощное богослужение. Во время службы я произнес еще две проповеди. По окончании службы арестанты пожелали у меня исповедаться, а на завтрашний день и причаститься Св. Таин. И этот узник пожелал последовать их примеру. На следующий день в девять часов утра я вхожу в церковь и вот встречаю здесь сего арестанта. Он, увидав меня, подошел и шепотом говорит: «Батюшка, я исповедаться и причащаться не могу, мне стыдно перед арестантами». - «Друг мой родной, послушай меня сегодня так же, как ты послушал меня вчера. Зачем менять Христа на ложный страх! Послушай меня, радость моя, исповедайся и причастись». Арестант понурил свой взор и как бы нехотя ответил: «Исполню вашу просьбу, я уже 37 лет как не был на исповеди. Еще когда я был в гимназии, то только тогда и причащался». Я сейчас же повел его в алтарь и там его исповедал. Исповедь его была трогательна!

(Продолжение следует)

Декабрь
21
Среда

#### 8-декабря 1994 г. по ст.ст.

Прп. Патапия (VII в.). Прп. Кирилла Челмогорского (†1378). Апп. от 70-ти Сосфена, Аполлоса, Кифы, Тихика, Епафродита, Кесаря и Онисифора (I в.). 1 Тим. 5,22 - 6,11 (287 зач.): Лк. 21. 5-7. 10-11, 20-24 (104 зач.)

□ Рождественский пост

## 2. Бунт

ужно сказать то, что этот арестант получил высшее образование, первый раз он попал в тюрьму совершение невилно, и когда просидел в ней три месяца, то оттуда вышел таким озлобленным, что для него уже не было ничего святого.

Он был прежде сослан за убийство на Сахалин. Через некоторое время бежал оттуда. Всех побегов из тюремной жизни он совершил семь или восемь. Все эти побеги залиты человеческой кровью. Он не щадил ни старых, ни малых. Во многих тюрьмах был большим Иваном, т.е. тюремным царьком. Ему беспрекословно подчинялись все арестанты той тюрьмы, в которой он находился.

На Сахалине он собственной рукой многих арестантов давил как мух. Все арестанты этой тюрьмы боялись и уважали его как своего неограниченного начальника. В одной Сахалинской тюрьме он самолично вынес шести арестантам смертный приговор, и они в назначенный час покончили жизнь самоубийством.

Когда я, кроме него, исповедал еще общей исповедью несколько арестантов, которые вчера вечером не явились на исповедь и которые уже мне были известны из неоднократных исповедей, приступил к началу служения Литургии. После чтения Св. Евангелия я произнес проповедь о всепрощающей любви Христовой к кающимся грешникам. Когда кончилось заприча-

стное и вышел с чашей Господней к предстоящим, то и тут я произнее десятиминутную проповедь.

Начал причащать арестантов, доходит очередь и до этого узника. Когда он открыл рот и я вложил в его рот лжицу со Святыми дарами, то тотчас же арестант этот закачался, налились его очи слезами, и он в этот момент затрясся всем своим существом. Только что отошел от Чаши Христовой и глянул на икону Спасителя, то поднял вверх свои гигантские руки и громко во всеуслышание закричал: «Христос! Христос! Ты ли меня простил?! О, Боже! Ты ли меня, такого страшного убийцу, разбойника, простил?! О, Господи! Я, как грецкая губка, весь пропитан человеческой кровью; я около ста душ погубил невинно, невинно погубил. Я неоднократно обкрадывал храмы! О, Господи! И Ты меня простил?! О, милосердный Господи! Твоя, Господи, любовь ко мне настолько велика, что я ее не вынесу, не вынесу, не переживу сегодняшний день, я умру, она погубит меня!»

(Продолжение следует)

• Глупца убивает гневливость, и несмысленого губит раздражительность. Видел я, как глупец укореняется, и тотчас проклял дом его.

Человек рождается на страдание, как искры, чтобы устремляться вверх.

Кинга Иова, 5; 2-4 и 7

#### 9 декабря 1994 г. по ст.ст.

Зачатие прав. Анною Пресвятой Богородицы. Св. пророчицы Анны, матери прор. Самуила (†1100 до Р.Х.). Свт. Софрония Кипрского (VI в.). Прп. Стефана Новосиятеля (†912). Иконы Божией Матери «Нечаянная Радость». 1 Тим. 6, 17-21 (289 зач.); Лк. 21, 28-33 (107 зач.). Прав. Анне: Гал. 4, 22-31 (210 зач.); Лк. 8, 16-21 (36 зач.)

Декабрь **22**Четверг

□ Рождественский пост

## 3. Бунт

ри виде такой небывалой сцены я не мог дальше причащать арестантов, я ушел в алтарь и там, склонив свою голову на престол, нервно заплакал. Арестанты подняли в церкви такое рыдание, такой рев, что, мне казалось, весь храм превратился в какой-то страшный гул, раздирающий сердце. Здесь стояли некоторые частные богомольцы, из них несколько женщин впали в истерику.

Кончилась служба, я услышал во дворе этой тюрьмы какой-то шум. Я подошел к окну, и что же я увидел? Этот арестант на коленях ползал перед другими арестантами, прося их, чтобы они во всем простили его. И возле этого арестанта собралось такое множество арестантов, что здесь двор тюрьмы представлял собою сплошную живую массу людей и все они, как ласточки возле своего гнезда, вились возле этого узника. Одни из них его целовали, другие сами заражались его покаянием, каялись в своих грехах и проклинали свою преступную жизнь, а некоторые из них, поднимая свои взоры к небесам, молили Бога, чтобы Он простил им грехи их.

Во время моего обеда у начальника сей тюрьмы этот арестант явился к начальнику и просил позволения побыть у него некоторое время в одиночной камере. Сей арестант писал мне много писем, и последнее его письмо гласило, что он, как кончит свой тюремный срок, отправится в Валаамскую обитель.

Архимандрит Спиридон, 1916

- Какой-то царь, беседуя с тремя мудрецами, задал им вопрос: «Какое положение человека можно считать самым страшным?»
- Когда человек вступит в старость, ответил один мудрец.
- Когда тело человека отягчено неизлечимыми недугами и он на глазах у друзей угасает, - сказал второй мудрец.

Третий мудрец ответил так:

- Самое страшное положение - это когда человек забывает, что он не вечно живет на земле, что он смертный и, прожив свой век, умирает в этом забвении. Не примирившись с Богом жертвою Иисуса Христа, Он предстанет перед судом Божиим.

Кто из них правильно ответил?

Конечно, последний. «Страшно впасть в руки Бога живого», - говорит Писание. Тому же, кто уже принял в сердце Христа своим Спасителем, бояться нет основания, ибо Христос сказал: «Верующий в Него (Христа) не судится!» (Ин. 3, 18).

- Один воин спросил старца, принимает ли Бог раскаяние. Старец ответил ему: «Скажи мне, возлюбленный, если у тебя разорвется плащ, то выбросинь ли его вон?» «Конечно, нет! сказал воин. Я зашью его и опять буду носить».
- «Если ты так щадишь свою одежду, заключил старец, то неужто Бог не пощадит Свое творение?»

## **23** Пятница

#### 10 декабря 1994 г. по ст.ст.

Мчч. Мины, Ермогена и Евграфа (†ок. 313). Свт. Иоасафа, еп. Белгородского (†1754). Мч. Гемелла Пафлагонянина (†ок. 361). Прп. Фомы (Х в.). Блж. Иоанна (†1503) и родителей его. 2 Тим. 1, 1-2, 8-18 (290 зач.); Лк. 21,37 - 22,8 (108 зач.). Мчч.: Еф. 6, 10-17 (233 зач.); Лк. 21, 12-19 (106 зач.)

□ Рождественский пост

## Церковь на Западе и на Востоке

своей единая и вселенская, в течение своей исторической жизни подвергалась многократным разделениям. Некоторые из них миновали, другие дожили до наших дней. Св. Василий Великий вилит общую причину всех этих разделений в слабости у некоторых христиан чувства взаимной братской любви и уважения. В случаях разномыслия они ставят мнение свое или своей партии выше мнения всякого другого лица, не соглашаются подчинить его даже голосу целых Церквей и всей вселенской Церкви, всех хотят учить, а сами ни у кого не считают возможным учиться. Разногласия, подававшие повод к образованию в Церкви партий, прекращавших друг с другом церковное общение, были двоякого рода. Одни касались вопросов догматических, другие - вопросов церковного управления. Первым с конца II в. усвоено преимущественно название ересей; за вторыми остался термин «схизма» (раскол), в I-II вв. означавший всякие церковные разлеления.

ристианская Церковь, в идее

...С IV века замечается как бы соперничество из-за первенствующего влияния в Церкви между четырьмя, как они позже стали называться, патриархиями (Римом, Константинополем, Александрией и Антиохией), причем действовали, по порядку важности, следующие факторы: 1) богатство и политическое значение города, 2) общирность области патриархата, 3)

заслуги кафедры перед православием, 4) высота связанных с кафедрою священных воспоминаний и степень достоверности основания ее апостолами.

Государственное значение Рима в IV-VI вв. очень упало, сперва в силу перенесения императорской резиденции в Равенну, потом - завоеваний Алариха, Гензериха и Одоакра. Таким образом Константинополь, стоя позади всех патриархий во всех отношениях, кроме политического, в этом последнем и решающем отношении для подданных восточной империи опередил Рим. Востоку казалось в высшей степени и желательным, и справедливым, чтобы за Римом оставалось, из уважения к старине, первое почетное место, а вслед за ним стала бы кафедра Нового Рима, который был бы уравнен с Римом Старым по всему. Уже на втором Вселенском Соборе (381 г.) это было постановлено, на четвертом (451 г.) подтверждено (28 канон), и с тех пор взгляд на такое положение Константинопольской кафедры установился на всем Востоке. На Западе, напротив, падение империи еще выше подняло значение Римского епископа. Он стал средоточием - и религиозным, и политическим, и национальным - западно-римского правоверия, права и культуры против германского арианства и варварства, главным органом, посредством когорого павший Старый Рим в культурном отношении покорил себе одного за другим своих завоевателей.

(Продолжение следует)

#### 11 декабря 1994 г. по ст.ст.

Прп. Даниила Столпника (†489-490). Прп. Никона Сухого, Печерского, в Ближних пещерах (XII в.). Мч. Миракса (VII в.). Мчч. Акепсия и Аифала. Прп. Луки Столпника (†ок. 970-980). Гал. 5,22 - 6,2 (213 зач.); Лк. 13, 18-29 (72 зач.)

□ Рождественский пост

Декабрь

Суббота

## Церковь на Западе и на Востоке

апад и Восток чем дальше, тем меньше видели причин уступать друг другу что-либо в почетном положении и зна-

чении своих патриархов, и со своей точки зрения оба они были правы. Каждая сторона считала несправедливыми притязания другой, и почва для разлада была создана.

Как в дохристианское время греки были царями умственного и эстетического мира, так они остались ими и в период вселенских соборов, гордились этим положением и хотели сохранить его за собою навсегда. Римляне, а затем и романизированные народы западной половины империи, были мало способны и расположены к метафизическому умозрению. Но как самый государственный в мире народ, как создатели образцового права, они поняли христианство как откровенную программу общественного устройства. которая, будучи осуществлена на земле, безошибочно ведет к вечному спасению. Где Восток видел философскую и моральную идею, там Запад создавал институт. Поэтому и первенство своей Римской кафедры он понял не морально, как Восток, а юрипически. На помощь явилась языческая традиция. Лучшим до тех пор устройством общества представлялась языческая империя. Там религия была функцией государства, ее глава был и светский правитель, и великий понтифик. Поэтому римскому христианскому уму естественно было придти к мысли сохранить соединение властей духовной и светской, но с постановкой

религии во главе дела, т.е. сделать главу Церкви главою общества вообще, государство - одною из функций религии (папоцезаризм).

В силу той же традиции языческого Рима византийские императоры признавали за собой право голоса во многих церковных делах. Уже Константин Великий считал себя «епископом внешним» Церкви. Наследники его предписывают символы веры, назначают епископов, созывают вселенские соборы (цезаропапизм).

Сама восточная Церковь была почти равнодушна к папоцезаризму, как и к цезаропапизму. Ей прежде всего была дорога не форма и не путь утверждения религиозной истины, а ее ненарушимость. «Цезаропапизм» православных императоров (напр., Юстиниана I) не встречал в своей среде протестов, или лишь очень слабые. Но цезаропапизм еретиков она отражала: с неимоверной и в конце концов всегда победоносной энергией. Этим определяется и ее отношение к папоцезаризму - стремлению пап к верховному властительству в Церкви. Видя в консервативном и всегда православном Риме образец согласия и порядка, верного хранителя апостольского вероучения, на котором, как на пробном камне, можно было испытывать восточное богословствование, Восток отмалчивался и сначала даже внешним образом уступал Риму в его требованиях первенствующего и исключительного положения во вселенской Церкви.

(Продолжение на с. 363)

#### Декабрь

25

Воскресенье

#### 12 декабря 1994 г. по ст.ст.

Неделя 27-я по Пятидесятнице, святых праотец. Свт. Спиридона, еп. Тримифунтского, чудотворца (†ок. 348). Прп. Феранонта Монзенского (†1597). Сщмч. Александра, еп. Иерузалимского (†251). Утр.: Лк. 24, 12-35. Лит.: Кол. 3. 4-11 (257 зач.) (Недели 29-й); Лк. 14, 16-24 (76 зач.) (Недели 28-й)

□ Рождественский пост

## Много званых, но мало избранных

ный в гости к фарисею, сказал хозяину: «Когда делаешь обед или ужин, не зови друзей твоих, ни братьев твоих, ни родственников твоих, ни соседей богатых, чтобы и они тебя никогда не позвали, и не получил ты воздаяния. Но когда делаешь пир, зови нищих, увечных, хромых, слепых, и блажен будешь, что они не могут воздать тебе, ибо воздастся тебе в воскресение праведных».

днажды Иисус, приглашен-

Услышав это, некто из возлежащих с Ним сказал Ему: «Блажен, кто вкусит хлеба в Царствии Божием!» Иисус же сказал ему:

«Один человек сделал большой ужин и звал многих; и когда наступило время ужина, послал раба своего сказать званым: «Идите, ибо все готово». И начали все, как бы сговорившись, извиняться. Первый сказал ему: «Я купил землю и мне нужно пойти посмотреть ее; прошу тебя, извини меня». Другой сказал: «Я купил пять пар волов и иду испытать их; прошу тебя, извини меня». Третий сказал: «Я женился и потому не могу придти».

И, возвратившись, раб тот донес о сем господину своему. Тогда, разгневавшись, хозяин дома сказал рабу своему: «Пойди скорее по улицам и переулкам города, и приведи сюда нищих, увечных, хромых и слепых». И сказал раб: «Господин! Исполнено, как при-

казал ты, и еще есть место». Господин сказал рабу: «Пойди по дорогам и изгородям и убеди придти, чтобы наполнился дом мой». Ибо сказываю вам, что никто из тех званых не вкусит моего ужина; ибо много званых, но мало избранных».

#### Потеря ума

Факту всеобщности религии нисколько не противоречит существование атеизма, т.е. безбожия. Так как полная безрелигиозность, если она и бывает, то, по сравнению с массою верующего человечества, может быть признано явлением исключительным и, как такое, аномальным.

Исключения же и аномалии не опровергают, а лишь подтверждают правила; эти болезненные уклонения от нормы указывают на то, что должно быть в известном порядке явлений духовной жизни человека.

Подобно тому, как потеря ума тем или иным человеком ничего не говорит против разумности человека вообще, так и неверие отдельных личностей только заметнее подтверждает присущую человечеству потребность веры и религии.

Псалмопевец и пророк Давид само неверие ставил в связь с ненормальностью умственных способностей неверующего, говоря «сказал безумец в сердце своем: «нет Бога» (Пс. 13, 1).

«Богословие», 1910

#### 13 декабря 1994 г. по ст.ст.

Седмица 28-я по Пятидесятнице (ев. чтения 30-й седмицы). Мчч. Евстратия, Авксентия, Евгения, Мардария и Ореста (†284-305). Мц. Лукии (†304). Мчч.: Еф. 6, 10-17 (233 зач.); Лк. 21, 12-19 (106 зач.). Ряд.: 2 Тим. 2, 20-26 (294 зач.); Мк. 8, 11-21 (33 зач.)

ч.) Пон

Понедельник

**Декабрь** 

□ Рождественский пост

осток осыпал пап за их заслу-

## Церковь на Западе и на Востоке

ги православию самыми почетными и лестными эпитетами - а этим утверждалась на Западе уверенность, что Восток признает его юридический примат. Можно было, однако, наперед предвидеть, что как только папы получат возможность перейти от слова к делу и захотят законодательствовать в деле догмата на основании не предания, а западного богословского умозрения, эта попытка будет встречена таким же - и даже более резким - отпором, как попытки еретиков-императоров, и покажется Востоку покушением на религиозную истину, на исконную роль греческой мысли в мировой культурной истории.

Читая бесчисленные сочинения «против латинян», писанные после разделения византийцев и православных славян, легко получить впечатление, будто все разделение произошло из-за мелких дисциплинарных и обрядовых различий, которым, по слепой злобе и невежеству, было придано принципиальное значение.

Но различия эти существовали и были известны задолго до разделения и сами по себе никогда не считались достаточной причиной для нарушения церковного общения, если только не касались догмата. Сам Фотий в письме к папе Николаю от 861 г. оправдывает свое возведение прямо из мирян в патриархи (он прошел все церковные степени в шесть дней) тем, что восточный канон допускает это. Так были поставлены св. Нектарий (в IV в.), свв.

Тарасий и Никифор. Указав ряд различий между Востоком и Западом, Фотий говорит: «Ни от кого не требуется исполнения непринятого в его стране закона, лишь бы не нарушалась вера и вселенский канон». Монах Ратрамн корвейский, написавший, по вызову папы Николая I, сочинение «Contra Graecorum opposita», на основании того же принципа объявляет пустыми все упреки, делаемые греками латинской Церкви по дисциплинарным вопросам.

При всех попытках воссоединения стороны очень быстро соглашались признать за каждой стороной ее практику, и единственными, но непреодолимыми преградами являлись неизменно главенство папы и учение о исхождении Св. Духа. Все остальные разногласия - не причины разделения, а показатели, до чего дошло взаимное раздражение и как тщательно каждая сторона стремилась оберегаться от всякого соприкосновения с другою.

До Пия IX существенными причинами разделения, кроме вышеуказанных, считалось еще католическое учение о значении добрых дел для спасения ("пелагианство в Римской Церкви") и в связи с ним учение о сверхдолжных заслугах святых, об индульгенциях и о чистилище. Пий IX, провозгласив догматами мнения о пепорочном зачатии Богородицы и о непогрешимости папы в вопросах веры, придал разделению Церквей еще и эти два догматических основания.

Энц. словарь Брокгауза и Ефрона, 1899

Декабрь **27** Вторник

#### 14 декабря 1994 г. по ст.ст.

Мчч. Фирса, Левкия и Каллиника (†249-251). Мчч. Филимона, Аполлония, Ариана и Феотиха (†286-287). 2 Тим. 3,16 - 4,4 (297 зач.); Мк. 8, 22-26 (34 зач.)

□ Рождественский пост

## Проблема чуда

якобы усматривается противоречие науки и религии, есть вопрос о возможности чуда. Вопрос этот для многих оказывается камнем преткновения. Если существует определенный естественный порядок в мире, то каким образом оказывается возможным чудо? Так ставится вопрос в вульгарном сознании. Причем заранее предполагается: 1) что чудо противоречит наличности порядка и закономерности природы, устраняет возможность его; 2) что чудо представляет собой действие произвольное, лишенное разумных оснований.

дин из пунктов, в котором

При таком представлении чудо, естественно, оказывается в противоречии с разумным познанием и лишенным смысла. Однако это вульгарное понимание не имеет ничего общего с христианским понятием чуда, которое раскрывается и в Св. Писании, и в святоотеческих творениях, и в священном предании.

В христианском понимании чудо не может отождествляться ни с «противоестественными явлениями», ни с магическими действиями, пытающимися произвольно воздействовать путем «скрытых», «оккультных сил» на естественное явление. В чудесах, с христианской точки зрения, проявляется закономерность высшего порядка. Чудеса, в христианском понимании, так же, как и «естественные законы», положенные в основании бытия твари, входят в план мировой истории, явля-

ются обнаружением единого промышления о мире. Чудо не противоестественно, но сверхъестественно (что далеко не одно и то же), оно выходит лишь за пределы данной ограниченной плоскости, данного ограниченного плана бытия. Если мы нарочно замкнем себя в этой плоскости, то мы не увидим чуда. Но то, что представляется как чудо в данной плоскости, является внутренне неизбежным и разумным в высшей плоскости, в высшем плане бытия. Оно есть чудо лишь в том смысле, в каком всякое новое появление чего-нибудь как необычайное, ранее невидимое, поражает нас, удивляет или заставляет «чудиться».

Если мы, забыв о результатах всемирного процесса в целом, будем следить за различными его стадиями, то каждая из них представляется чудом, например, появление первого живого организма из неорганической природы, затем появление первого духовного человека, первенца из мертвых, и др. В чуде мы имеем прежде всего действие высшего начала бытия на низише ступени его. Такое воздействие высших ступеней на низшие мы встречаем постоянно и в пределах наблюдаемой нами природы. Действие живого на неживое, психического на физическое, пробуждение и действие сознания представляют собой наблюдаемое в повседневном опыте обнаружение действия высшего на низшее -«чудо в природе».

(Продолжение следует)

#### 15 декабря 1994 г. ст.ст.

Сщмч. Елевферия, матери его мц. Анфии и мч. Корива епарха (II в.). Прп. Павла Латрийского (†955). Свт. Стефана исповедника, архиеп. Сурожского (VIII в.). Собор Крымских святых.
2 Тим. 4, 9-22 (299 зач.); Мк. 8. 30-34 (36 зач.)

□ Рождественский пост

стественная наука может и

Декабрь **28**Среда

## Проблема чуда

должна ограничивать себя изучением законов и процессов именно этого мира в силу самых средств, которыми она располагает, и в силу самого существа своих задач. Но это не значит, что она имеет силу отрицать возможность существования иных, высших планов бытия, которым соответствует иная, высшая закономерность и разумность. Для этого отрицания нет никаких логических предпосылок.

Более того, такое утверждение, такое ограничение возможного бытия данной нам «здесь и теперь» замкнутой областью природы свидетельствует о такой же неограниченности горизонта, какая выражалась, например, в докоперниковской, так наз. птоломеевской системе, считавшей нашу земную планету единственным физическим центром всего мира. Современная наука уже должна была признать перспективу бесконечности в мире физическом. Астрономия открывает «бесконечность вверху», мир бесконечно больших величин. Современная физика обнаруживает «бесконечность внизу», мир бесконечно малых, мельчайших элементов. Нет основания ограничивать эти перспективы бесконечности плоскостью одних чисто физических явлений и отрицать над нею духовную бесконечность - бесконечность высших планов бытия.

Если же нет основания отрицать бытие духовного порядка, высшего, в сравнении с данным во внешнем опыте

планом бытия, то нет и основания отрицать возможность соприкосновения с ним и действия его на данный нам в опыте план бытия. Этим не уничтожается и не устраняется закономерность данной природы. Она приводится только в связь и взаимодействие с высшей разумностью и закономерностью, дающей законам то направление, которое нужно для высшей цели Провидения.

Евангельские чудеса и исцеления, по существу, означают преображение и возрождение душевного и физического бытия в силу соприкосновения с источником жизни духовной во Христе. Все исцеления в Евангелии связаны с силой веры, духовным возрождением и искуплением, победой над грехом и его следствиями. Это исцеление и возрождение - следствие прикосновения к источнику высшей, абсолютной жизни во Христе, действие источника жизни на то, в чем жизнь поражена или ослаблена.

Воздействие высшего начала на низшее, необъяснимое и невыводимое из законов низшего и, с точки зрения последнего, - чудесное, мы видим постоянно в окружающей жизни самой природы. Весь мир преисполнен чудес. Но эти явления совершаются на наших глазах постоянно, входят в обычный порядок жизни и потому перестают казаться «чудесными» в наших глазах, если только мы не углубляемся в сущность этих «мировых загадок».

Н.Н.Фиолетов (†1943)

## Декабрь **29** Четверг

#### 16 декабря 1994 г. по ст.ст.

Прор. Агтея (†500 до Р.Х.), Мч. Марина (III в.). Блж. царицы Феофании (†893-894). Тит. 1,5 - 2,1 (300 зач.); Мк. 9, 10-16 (39 зач.)

□ Рождественский пост

## «Се, стою у двери и стучу»

не будет существовать вечно. Во многих местах Библии можно прочесть пророческие слова об этом, но особенно много их в «Откровении Иоанна», т.е. в последней книге Библии.

емля, на которой мы живем,

Иоанн был одним из двенадцати апостолов Иисуса Христа. Он был также одним из самых младших апостолов. Согласно преданиям первых христиан, все апостолы, кроме Иоанна, умерли мученической смертью. Но и Иоанн тоже страдал за Христа. Когда он находился в ссылке на греческом острове Патмос, ему явился Господь и сказал: «Я есмь Альфа и Омега, Первый и Последний; то, что видишь, напиши в книгу и пошли церквам...» (Откр. 1, 10-11).

В этой книге пророчества и события последних дней описаны, в основном, символически: например, письма к семи церквам, семь печатей, четыре всадника, семь труб, семь чаш гнева Божьего, Армагеддон, книга жизни, число зверя - 666, Вавилон великая блудница, зверь семью головами и десятью рогами, десять царей, тысячелетнее царство, Новый Иерусалим... драгоценные камни, дерево жизни...

Откровение Иоанна содержит глубокие тайны. Но одно совершенно ясно: Господь Иисус Христос придет снова на землю. Он будет судить мир. Его ожидали первые христиане, его ожидаем и мы.

Прочтем одно из вышеупомянутых писем к семи- церквам. Эти семь

церквей существовали в то время, когда Иоанн писал свое «Откровение», но письма открывают и будущее состояние христианской церкви и верующих. Может быть, некоторые из слов этого письма относятся и к тебе и ко мне:

«Так говорит Аминь, свидетель верный и истинный, начало создания Божия: знаю твои дела; ты ни холоден, ни горяч; о, если бы ты был холоден, или горяч! Но, как ты тепл, а не горяч и не холоден, то извергну тебя из уст Моих. Ибо ты говоришь, «я богат, разбогател и ни в чем не имею нужды»; а не знасшь, что ты несчастен, и жалок, и нищ, и слеп, и наг. Советую тебе купить у Меня золото, огнем очищенное, чтобы тебе обогатиться, и белую олежиу, чтобы одеться и чтобы не видна была срамота наготы твоей, и глазною мазью помажь глаза твои, чтобы видеть. Кого Я люблю, тех обличаю и наказываю. Итак будь ревностен и покайся.

Се, стою у двери и стучу: если кто услышит голос Мой и отворит дверь, войду к нему, и буду вечерять с ним, и он со Мною.

Побеждающему дам сесть со Мною на престоле Моем, как и Я победил и сел с Отцем Моим на престоле Его. Имеющий ухо да слышит, что Дух говорит церквам» (Откр. 3, 14-22).

• Чем больше наука делает открытий в физическом мире, тем более мы приходим к выводам, которые неуклонно направляют нас к вере.

А. Эйнилтейн

#### 17 декабря 1994 г. по ст.ст.

Прор. Даниила и трех отроков: Анании, Азарии и Мисаила (†600 до Р.Х.). Прп. Даниила исп., в схиме Стефана (X в.).

Тит. 1,1 - 2,10 (301 зач.); Мк. 9, 33-41 (41 зач.). Прор.: Евр. 11,33 - 12,2 (330 зач.); Лк. 11,47 - 12,1 (62 зач.)

□ Рождественский пост

Декабрь
30
Пятница

## Я есмь Альфа и Омега

Из

нескольких последних глав «Откровения Иоанна» вырисовывается более или менее символическое опи-

сание последнего суда, нового неба и новой земли.

«И увидел я великий белый престол и Сидящего на нем, от лица Которого бежало небо и земля, и не нашлось им места. И увидел я мертвых, малых и великих, стоящих пред Богом, и книги раскрыты были, и иная книга раскрыта, которая есть книга жизни; и судимы были мертвые по написанному в книгах, сообразно с делами своими. Тогда отдало море мертвых, бывших в нем, и смерть и ад отдали мертвых, которые были в них; и судим был каждый по делам своим...

И увидел я новое небо и новую землю, ибо прежнее небо и прежняя земля миновали, и моря уже нет. И я, Иоанн, увидел святый город Иерусалим, новый, сходящий от Бога с неба, приготовленный как невеста, укращенная для мужа своего. И услышал я громкий голос с неба, говорящий: се, скиния Бога с человеками, и Он будет обитать с ними; они будут Его народом, и Сам Бог с ними будет Богом их. И отрет Бог всякую слезу с очей их, и смерти не будет уже; ни плача, ни вопля, ни болезни уже не будет, ибо прежнее прошло.

И сказал Сидящий на престоле: се, творю все новое. И говорит мне: напиши; ибо слова сии истинны и верны. И сказал мне: совершилось!

Я есмь Альфа и Омега, начало и конец; жаждущему дам даром от источника воды живой. Побеждающий наследует все, и буду ему Богом, и он будет Мне сыном. Боязливых же и неверных, и скверных и убийц, и любодеев и чародеев, и идолослужителей и всех лжецов участь в озере, горящем огнем и серою. Это смерть вторая.

И город не имеет нужды ни в солнце, ни в луне для освещения своего, ибо слава Божия осветила его, и светильник его - Агнец... И не войдет в него ничто нечистое и никто преданный мерзости и лжи, а только те, которые написаны у Агнца в книге жизни» (Откр. 20, 11-13; 21, 1-8, 23, 27).

#### России

Россия, мать моя Россия! Унижена, оскорблена! Куда ж ушла былая сила? Где ж славы бывшей знамена?

Тебя мотало по дорогам, Хотела счастье обрести. А ты искала б лучше Бога, Тогда не сбилась бы с пути.

В угарной спешке рынка, биржи Вновь ищешь сытного куска. А за детей твоих погибших Тебя не гложет ли тоска?

Не будет сытости желанной, Не расцветешь опять, пока Надрывным плачем покаянным Не смоешь ты с себя греха.

Ольга Янушкявичене

Декабрь
31
Суббота

#### 18 декабря 1994 г. по ст.ст.

Суббота пред Рождеством Христовым. Мч. Севастиана и дружины его (†ок. 287). Прп. Севастиана Сохотского (†ок. 1500). Прав. Симеона Верхотурского (†1694). Субботы пред Рождеством: Гал. 3, 8-12 (205 зач.); Лк. 13, 18-29 (72 зач.). Ряд.: Еф. 1, 16-23 (218 зач.); Лк. 14, 1-11 (74 зач.)

□ Рождественский пост

## Последняя страница Библии

вященное Писание, Библия, заканчивается упоминанием о будущем, втором пришествии Сына Божия, Иисуса Христа. Прочтем последний отрывок из «Откровения Иоанна» - последнюю страницу Библии.

И сказал мне: не запечатывай слов пророчества книги сей; ибо время близко. Неправедный пусть еще делает неправду; нечистый пусть еще сквернится; праведный да творит правду еще, и святый да освящается еще. Се, гряду скоро, и возмездие Мое со Мною, чтобы воздать каждому по делам его.

Я есмь Альфа и Омега, начало и конец, первый и последний. Блаженны те, которые соблюдают заповеди Его, чтобы иметь им право на древо жизни и войти в город воротами. А вне - псы и чародеи, и любодеи и убийцы, и идолослужители и всякий любящий и делающий неправду.

Я, Иисус, послал Ангела Моего засвидетельствовать вам сие в церквах. Я есмь корень и потомок Давида, звезда светлая и утренняя.

И Дух и невеста говорят: прииди! И слышавший да скажет: прииди! Жаждущий пусть приходит, и желающий пусть берет воду жизни даром.

И я также свидетельствую всякому слышащему слова пророчества книги сей: если кто приложит что к ним, на того наложит Бог язвы, о которых написано в книге сей; и если кто

отнимает что от слов книги пророчества сего, у того отнимет Бог участие в книге жизни и в святом граде и в том, что написано в книге сей.

Свидетельствующий сие говорит: ей, гряду скоро! Аминь. Ей гряди, Господи Иисусе!

Благодать Господа нашего Иисуса Христа со всеми вами. Аминь.

#### Однажды в храме

Иисус учил однажды в храме, говоря: «Остерегайтесь книжников, любящих ходить в длинных одеждах и принимать приветствия в народных собраниях, сидеть впереди в синагогах и возлежать па первом месте на пиршествах, - сии, поядающие домы вдов и напоказ долго молящиеся, примут тягчайщее осуждение».

Потом Иисус сел напротив сокровищницы храма и смотрел, как народ кладет деньги в нее. Многис богачи клали много. Среди них была одна бедная вдова, положившая в сокровищницу две лепты (лепта - это мелкая монета).

Подозвав к Себе Своих учеников, Иисус сказал им: «Истинно говорю вам, что эта бедная вдова положила больше всех, клавших в сокровищницу, ибо все клали от избытка своего, а она от скудости своей положила все, что имела, все пропитание свое».

А жертвуем ли мы на дело Божие от всего сердца и из любви к Нему?



Составитель и редактор «Православного календаря» профессор Роман Янушкявичюс

Knygos-kalendoriaus sudarytojas ir redaktorius profesorius Romanas Januškevičius